
IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 9 

Pengembangan Teori Dakwah Partisipatori Melalui Analisis Empirik Komentar 
Audiens pada Konten Youtube Ustad Khalid Basalamah 

 
Nova Prihatina1 Bayu Darmawan Putra2 Ima Khotimatunnisa3 Ahmad Sarbini4 Asep 

Iwan5 
Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Pasca Sarjana UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung, Indonesia1,2,3,4,5 

Email: novaprihatina@gmail.com1 bayu.dhputra@gmail.com2 

ima.khotimatunnisa@gmail.com3 iwanfidkom@uinsgd.ac.id5 

 
Abstract 

The development of digital media has transformed da‘wah practices from one-way communication into 
dialogical and participatory spaces. YouTube, as an audio-visual platform, functions not only as a medium 
for disseminating religious messages but also as an interactive arena where meaning is socially constructed 
between preachers and audiences. This study aims to analyze the characteristics of audience comments, 
forms of participation in digital da‘wah, and their implications for the development of participatory da‘wah 
theory. Employing an interpretive qualitative approach with a multi-method digital textual analysis design, 
this research integrates qualitative content analysis, thematic analysis, digital ethnography, and social 
network analysis (SNA). The dataset consists of 2,907 audience comments collected from ten highly 
interactive YouTube videos by Ustadz Khalid Basalamah, selected through purposive sampling. The findings 
reveal four main categories of audience participation: spiritual appreciation and aspiration, fiqh-related 
inquiries, peer-to-peer dialogue and collaboration, and critical or alternative perspectives. Social network 
analysis indicates that audience interactions form clustered discursive communities with several central 
actors functioning as informal opinion leaders. These results demonstrate that digital da‘wah operates as 
a network-based participatory ecosystem, where audiences act as co-producers of religious meaning. This 
study contributes theoretically by reinforcing the Participatory Da‘wah Development Community (PDDC) 
model as a contemporary framework that emphasizes dialogical communication, distributed religious 
authority, and collective religious learning in the digital era. 
Keywords: Digital Da‘Wah, Participatory Culture, Youtube Comments, Social Network Theory, 
Participatory Da‘Wah 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 
 

PENDAHULUAN 
Transformasi teknologi komunikasi telah membawa perubahan fundamental dalam 

praktik dakwah Islam. Media sosial, khususnya YouTube, memungkinkan dakwah menjangkau 
audiens luas sekaligus menyediakan ruang interaksi yang bersifat dialogis. Berbeda dengan 
dakwah konvensional yang cenderung satu arah, dakwah digital membuka peluang partisipasi 
audiens melalui komentar, diskusi, klarifikasi, dan bahkan perbedaan pandangan keagamaan. 
Sejumlah penelitian terdahulu mengenai dakwah digital umumnya menekankan aspek strategi 
komunikasi dai, efektivitas retorika, branding personal, serta dampak kognitif audiens. Kajian-
kajian tersebut relatif masih menempatkan audiens sebagai penerima pesan, meskipun berada 
dalam medium interaktif. Padahal, karakter utama media digital justru terletak pada 
kemampuannya membentuk relasi horizontal dan jaringan komunikasi yang kompleks di 
antara pengguna. 

Artikel ini berangkat dari celah teoretis tersebut dengan menempatkan audiens sebagai 
aktor sentral dalam praktik dakwah digital. Kolom komentar YouTube dipahami bukan sekadar 
ruang respons atau umpan balik, melainkan arena diskursif tempat berlangsungnya proses ko-
konstruksi makna keagamaan. Dengan mengambil studi kasus komentar audiens pada konten 

mailto:novaprihatina@gmail.com1
mailto:bayu.dhputra@gmail.com2
mailto:ima.khotimatunnisa@gmail.com3
mailto:iwanfidkom@uinsgd.ac.id5
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 10 

dakwah Ustadz Khalid Basalamah, penelitian ini menganalisis bagaimana interaksi audiens 
membentuk pola partisipasi, struktur jaringan sosial, serta distribusi otoritas keagamaan. 
Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada integrasi analisis empiris komentar audiens 
dengan pengembangan model teoretis dakwah partisipatori berbasis jaringan. Berbeda dari 
studi sebelumnya yang bersifat deskriptif atau evaluatif, artikel ini menawarkan penguatan 
konseptual Participatory Dakwah Development Community (PDDC) sebagai kerangka teoretis 
dakwah digital kontemporer. Dengan demikian, artikel ini tidak hanya menjelaskan fenomena 
dakwah digital, tetapi juga berkontribusi pada pembaruan teori dakwah dalam konteks budaya 
partisipatori dan masyarakat jaringan. Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini perlu 
dilakukan agar dapat menggali bagaimana komentar audiens memainkan peran strategis 
dalam proses dakwah digital, serta bagaimana dinamika ini dapat menjadi dasar pembaruan 
konseptual dalam teori dakwah kontemporer. 
 
Kerangka Teoretis 
Budaya Partisipatori dan Media Baru 

Konsep participatory culture (Jenkins) menjelaskan pergeseran audiens dari konsumen 
pasif menjadi partisipan aktif. Dalam konteks YouTube, audiens tidak hanya mengonsumsi 
ceramah, tetapi juga memproduksi makna melalui komentar, diskusi, dan berbagi pengalaman 
keagamaan. Melalui diskusi yang terjadi, audiens tidak hanya menerima dakwah tetapi turut 
membentuk maknanya. Inilah yang disebut Jenkins sebagai collective intelligence, yakni 
kecerdasan kolektif yang muncul dari kolaborasi pengguna dalam sebuah ruang digital 
(Jenkins, 2009:12). Dalam dakwah digital, proses ini menjadi signifikan karena nilai agama 
tidak hanya dapat diinterpretasikan oleh pemuka agama, melainkan dinegosiasikan kembali 
oleh audiens. 
 
Dakwah Partisipatori 

Dakwah partisipatori merupakan model komunikasi dakwah yang menempatkan mad‘u 
sebagai subjek aktif dalam proses produksi, distribusi, dan pemaknaan pesan keagamaan. 
Dakwah tidak lagi dipahami sebagai komunikasi satu arah, melainkan sebagai proses dialogis 
yang memungkinkan pertukaran makna antara dai dan audiens. Media digital memperkuat 
karakter ini dengan menyediakan ruang interaksi, kolaborasi, dan diseminasi pesan yang 
terbuka (Putrawansyah & Hasbullah, 2023). 
 

Indikator Keberhasilan Dakwah Digital Partisipatori 
Dalam perspektif partisipatori, keberhasilan dakwah digital tidak cukup diukur melalui 

indikator kuantitatif seperti jumlah penonton atau jangkauan konten. Ukuran yang lebih 
substantif terletak pada kedalaman keterlibatan (engagement) audiens, yaitu sejauh mana 
jamaah tidak hanya mengakses, tetapi juga memahami, merespons, dan berinteraksi aktif 
dengan pesan dakwah (Putrawansyah & Hasbullah, 2023). Secara teoretis, engagement dalam 
dakwah digital bersifat multidimensional, mencakup keterlibatan kognitif, afektif, dan sosial. 
Ketiga dimensi ini saling terkait dan menjadi indikator kualitas partisipasi jamaah dalam ruang 
dakwah virtual, sejalan dengan kajian komunikasi digital yang menekankan interaksi audiens 
sebagai proses bermakna, bukan sekadar aktivitas teknis (Tabaika, Barizi, & Arif, 2023). 
Keterlibatan kognitif merujuk pada partisipasi intelektual audiens dalam memahami pesan 
dakwah, yang tampak melalui diskusi dalil, perdebatan hukum Islam, pertanyaan kritis, serta 
klarifikasi materi. Bentuk keterlibatan ini menunjukkan proses internalisasi dan refleksi 
intelektual audiens, yang berpotensi mendorong transformasi pengetahuan keagamaan secara 
lebih kritis dan kontekstual (Dermawan, 2023). Keterlibatan afektif tercermin melalui ekspresi 
emosional audiens, seperti empati, kedekatan batin, motivasi spiritual, dan testimoni 



IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 11 

pengalaman religius. Ikatan emosional ini membangun relasi psikologis antara dai dan audiens, 
sekaligus menjadi faktor penting dalam pembentukan loyalitas jamaah terhadap kanal dakwah 
digital (Hasanah, 2024; Tabaika et al., 2023). Keterlibatan sosial menunjukkan intensitas 
interaksi antarpengguna dalam komunitas dakwah digital, baik antara dai dan audiens maupun 
antar-audiens. Interaksi berupa saling menanggapi komentar, berbagi pengalaman, dan 
memperluas jaringan dakwah mempertegas karakter kolektif dakwah partisipatori serta 
mendorong terbentuknya komunitas keagamaan digital yang berkelanjutan (Anto, Huda, & 
Anam, 2024). 
 
Konsep Dakwah Partisipatori (Participatory Dakwah Development Community – PDDC) 

Dalam kerangka Participatory Dakwah Development Community (PDDC), dakwah 
partisipatori dipahami sebagai pendekatan yang memosisikan audiens sebagai aktor aktif 
dalam konstruksi, distribusi, dan evaluasi makna keagamaan. Pada media digital seperti 
YouTube, partisipasi audiens terefleksi melalui komentar, diskusi, kritik, dan afirmasi terhadap 
konten dakwah, yang menandai pergeseran dari komunikasi linear menuju pola interaktif dan 
dialogis (Munir & Ilahi, 2006). Secara teoretis, PDDC berakar pada prinsip bottom-up approach 
dan pemberdayaan komunitas, yang menempatkan pengalaman serta kebutuhan jamaah 
sebagai basis pembangunan kesadaran keagamaan. Prinsip ini relevan dalam dakwah digital, di 
mana audiens secara aktif mengekspresikan pemahaman dan kegelisahan keagamaannya 
melalui ruang komentar, sehingga membentuk ruang publik keagamaan yang dinamis 
(Chambers, 1997). Dalam praktiknya, dakwah partisipatori tidak berhenti pada penyampaian 
ceramah, tetapi berlanjut dalam interaksi lanjutan antarpengguna. Audiens saling berbagi 
rujukan dalil, pengalaman personal, dan interpretasi keagamaan yang memperkaya makna 
pesan. Dalam konteks ini, dai berperan sebagai opinion leader dan fasilitator wacana, sementara 
audiens menjadi co-producer of meaning, sehingga dakwah digital bersifat kolektif dan tidak 
sepenuhnya terpusat pada otoritas tunggal (Jenkins, 2006). Tahap evaluasi dalam PDDC 
tercermin melalui respons kritis audiens terhadap isi dan relevansi dakwah. Dukungan maupun 
kritik yang muncul dalam komentar berfungsi sebagai evaluasi sosial yang memengaruhi 
legitimasi dakwah digital. Sejalan dengan Romadlany (2021), kepercayaan audiens terhadap 
dakwah digital sangat dipengaruhi oleh keberadaan ruang dialog dan keterlibatan aktif jamaah 
dalam proses pemaknaan pesan. 
 

Teori Jaringan Sosial 
Teori Jaringan Sosial (Social Network Theory/SNT) memandang realitas sosial sebagai 

hasil dari relasi antarpelaku yang terhubung dalam suatu struktur jaringan. Fokus utama teori 
ini terletak pada pola hubungan (ties), posisi aktor (nodes), serta konfigurasi struktur jaringan 
yang terbentuk dari interaksi sosial, bukan semata pada atribut individual. Akar pemikiran SNT 
dapat ditelusuri dari gagasan Georg Simmel tentang pentingnya pola interaksi dalam struktur 
sosial, serta pengembangan sosiometri oleh Jacob L. Moreno yang memetakan hubungan sosial 
secara sistematis (Moreno, 1934). Perkembangannya kemudian diperkokoh oleh para pemikir 
seperti Harrison C. White, Mark Granovetter, dan Stanley Wasserman. Granovetter (1973) 
melalui konsep The Strength of Weak Ties menegaskan bahwa hubungan sosial yang lemah 
justru berperan strategis dalam penyebaran informasi karena mampu menjembatani kelompok 
sosial yang berbeda. Gagasan ini relevan dalam konteks media digital, di mana interaksi 
antarpengguna yang tidak saling mengenal secara personal dapat membentuk jaringan 
komunikasi yang luas dan berpengaruh. Selanjutnya, Wasserman dan Faust (1994) menegaskan 
bahwa karakteristik struktur jaringan, seperti kepadatan, sentralitas, dan keterhubungan, 
dapat dianalisis secara kuantitatif untuk memahami aliran informasi, pengaruh, dan dinamika 
kekuasaan dalam suatu komunitas. Dalam kajian komunikasi dan dakwah digital, SNT 



IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 12 

memberikan kerangka analitis untuk memahami komentar audiens sebagai bagian dari 
jaringan komunikasi keagamaan, bukan sekadar respons individual. Relasi antarpengguna di 
kolom komentar YouTube membentuk struktur jaringan diskursif yang memengaruhi proses 
pemaknaan dan legitimasi pesan dakwah secara kolektif. Aktor dengan tingkat sentralitas 
tinggi—misalnya pengguna yang sering dirujuk atau memicu diskusi—dapat berfungsi sebagai 
opinion leader dalam jaringan dakwah digital, sebagaimana ditegaskan oleh Borgatti, Everett, 
dan Johnson (2018). Dengan demikian, SNT memungkinkan analisis yang lebih komprehensif 
terhadap dinamika partisipasi, pengaruh, dan otoritas keagamaan di ruang publik digital. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif dengan desain multi-
method digital textual analysis. Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam 
praktik komunikasi keagamaan di ruang digital, menafsirkan makna di balik interaksi audiens, 
serta mengonstruksi pemahaman teoretis berbasis data empiris yang kontekstual. Penggunaan 
desain multi-metode bertujuan memastikan triangulasi data sekaligus memperkuat kedalaman 
dan validitas analisis. 
 
Desain Penelitian 

Desain multi-method digital textual analysis mengintegrasikan empat pendekatan 
analisis untuk mengeksplorasi data tekstual dari kolom komentar YouTube. Pendekatan 
terintegrasi ini memungkinkan peneliti tidak hanya mengklasifikasikan komentar secara 
sistematis, tetapi juga menafsirkan pola partisipasi audiens dalam konteks budaya digital yang 
lebih luas. Pertama, Qualitative Content Analysis (Schreier, 2012) digunakan untuk 
mengidentifikasi dan mengorganisasi kategori partisipasi audiens melalui proses pengkodean 
induktif. Ribuan komentar dikelompokkan ke dalam kategori tematik seperti apresiasi, 
pertanyaan fiqh, dan dialog horizontal. Kedua, Thematic Analysis (Braun & Clarke, 2006) 
diterapkan untuk mengidentifikasi pola makna yang lebih mendalam, termasuk negosiasi 
makna dan dinamika dakwah dialogis. Analisis ini menyingkap peran kolom komentar sebagai 
ruang tabayyun dan komunitas pencarian spiritual, yang mencerminkan konstruksi kolektif 
pemahaman keagamaan di ruang daring. Ketiga, elemen Digital Ethnography (Pink et al., 2016) 
diintegrasikan untuk memahami perilaku interaksi jamaah sebagai online religious community. 
Observasi terhadap norma komunikasi, penggunaan simbol digital, dan pola respons terhadap 
kritik memberikan konteks sosial yang memperkaya analisis tekstual. Keempat, Computer-
Assisted Textual Analysis digunakan sebagai alat eksploratif awal melalui perangkat lunak 
seperti Voyant Tools untuk menganalisis frekuensi kata, klaster kata kunci, dan pola leksikal. 
Pendekatan ini membantu memetakan istilah dominan dan mengarahkan penggalian tema 
kualitatif secara lebih terfokus. 
 
Langkah Analisis (Hybrid Method) 

Analisis data dilakukan melalui Hybrid Method, yang mengombinasikan pengumpulan 
data terarah dengan tahapan coding kualitatif berbasis Grounded Theory (Strauss & Corbin, 
1990), serta didukung analisis tekstual berbantuan komputer. 
 

Pengumpulan dan Pembersihan Data 
Data diperoleh melalui scraping komentar dari kanal YouTube Ustadz Khalid Basalamah 

menggunakan YouTube Data API v3. Pemilihan data dilakukan secara purposive sampling, 
dengan kriteria video bertema fiqh atau manhaj, berformat tanya jawab, dan memiliki tingkat 
interaksi tinggi. Strategi ini memastikan data yang dikumpulkan kaya akan variasi dan 
kedalaman partisipasi audiens. Data mentah kemudian melalui tahap preprocessing 



IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 13 

(pembersihan dan deduplikasi) menggunakan Voyant Tools untuk menghilangkan noise seperti 
spam, iklan, duplikasi komentar, dan karakter non-relevan, sehingga menjamin validitas data 
sebelum analisis lanjutan. 
 
Tahapan Coding Kualitatif 

Analisis inti dilakukan melalui dua tahapan utama coding kualitatif. Open coding 
digunakan untuk mengidentifikasi unit makna dalam komentar dan memberi label awal, seperti 
apresiasi, pertanyaan fiqh, dialog klarifikasi, serta kritik atau perspektif alternatif. Tahap ini 
menghasilkan empat kategori utama partisipasi audiens sebagai dasar analisis selanjutnya. 
Selanjutnya, Selective coding mengintegrasikan kategori-kategori tersebut untuk menemukan 
pola teoretis dakwah partisipatori digital, termasuk relasi antara partisipasi kolaboratif audiens 
dan pembentukan komunitas keagamaan daring. 
 
Interpretasi Teoretik 

Temuan hasil coding kemudian diinterpretasikan menggunakan tiga kerangka teoretis 
utama sebagai lensa analisis, sehingga memungkinkan pembacaan yang lebih mendalam 
terhadap dinamika partisipasi audiens, konstruksi makna keagamaan, dan pembentukan 
otoritas dakwah di ruang publik digital. 
 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
Deskripsi Dataset 

Objek penelitian ini adalah komentar audiens pada kanal YouTube Khalid Basalamah 
Official yang diambil dari sepuluh video dakwah dengan tingkat interaksi tinggi, khususnya 
bertema fiqh, renungan keimanan, dan sesi tanya jawab. Video yang dianalisis mencakup kajian 
tematik, konten ramadhan, serta format dialog interaktif, yang merepresentasikan variasi 
praktik dakwah digital. Secara keseluruhan, dataset mencerminkan spektrum partisipasi 
keagamaan digital yang luas, mulai dari ekspresi emosional, pertanyaan normatif, diskusi 
horizontal antarpengguna, hingga kritik dan klarifikasi. Dari total 4.386 komentar hasil 
scraping awal, sebanyak 2.907 komentar dinyatakan valid setelah melalui proses pembersihan 
data, meliputi penghapusan duplikasi, spam, iklan, dan komentar non-relevan. Proses reduksi 
data dilakukan secara sistematis untuk menjamin validitas dan reliabilitas temuan. 
 
Analisis Deskriptif Komentar 

Analisis deskriptif menunjukkan bahwa partisipasi audiens bersifat heterogen dan 
membentuk empat kategori utama berdasarkan hasil open coding. Pertama, kalimat 
“MasyaAllah ustadz, semoga Allah membalas dengan kebaikan.” menunjukkan apresiasi dan 
aspirasi spiritual yang merupakan kategori dominan yang merefleksikan keterlibatan afektif 
audiens melalui ungkapan doa, rasa syukur, dan kedekatan emosional dengan dai. Kedua, 
kalimat seperti “Ustadz, bagaimana hukumnya sedekah kepada keluarga sendiri?” merupakan 
pertanyaan dan pencarian penjelasan fiqh menunjukkan peran audiens sebagai pencari 
pengetahuan keagamaan aktif. Ketiga, dialog dan klarifikasi antar-audiens menampilkan 
interaksi horizontal berupa saling menjawab dan berbagi rujukan, yang menandai praktik peer 
learning.Hal ini ditunjukkan oleh kalimat seperti “Setahu saya, ada hadits riwayat Muslim 
tentang hal ini, mohon koreksi.” Keempat, kritik dan perspektif alternatif, yang ditunjukkan oleh 
kalimat Pendapat ini sebaiknya dibandingkan juga dengan pandangan ulama lain.” Meskipun 
proporsinya lebih kecil, memperlihatkan adanya ruang diskursif yang relatif terbuka dalam 
dakwah digital. 
 



IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 14 

Analisis Leksikon (Simulasi Voyant Tools) 
Analisis leksikon dilakukan menggunakan Voyant Tools untuk mengidentifikasi kosakata 

dominan dan kecenderungan semantik dalam komentar audiens. Setelah melalui proses pre-
processing, analisis difokuskan pada fitur Cirrus dan Trends. 

 
Tabel 1. Kata Yang Paling Sering Muncul 

Peringkat Kata Frekuensi Kategori Makna 
1 ustadz 1.842 Otoritas keagamaan 
2 Allah 1.765 Teologis 
3 ilmu 1.214 Kognitif 
4 doa 1.098 Afektif–spiritual 
5 masyaAllah 1.032 Afektif 
6 hukum 987 Normatif–fiqh 
7 hadits 876 Referensi dalil 
8 pahala 842 Spiritualitas 
9 aamiin 791 Ritual kolektif 

10 syukur 735 Afektif–reflektif 

 
Hasil menunjukkan dominasi istilah religius, afektif, dan normatif seperti ustadz, Allah, 

ilmu, doa, dan hukum. Temuan ini mengindikasikan kuatnya orientasi audiens pada figur 
otoritas, dimensi teologis, serta keterlibatan kognitif dalam diskursus keagamaan. Analisis tren 
memperlihatkan bahwa kosakata afektif muncul stabil di hampir seluruh video, sementara 
istilah normatif dan dialogis meningkat pada konten fiqh dan diskusi. Secara keseluruhan, 
analisis leksikon mengonfirmasi tiga dimensi utama partisipasi dakwah digital: afektif–
spiritual, kognitif–normatif, dan sosial–dialogis. 
 
Analisis Koding Komentar (Simulasi NVivo 12) 

Hasil open coding dengan bantuan NVivo 12 menghasilkan empat kategori utama 
partisipasi audiens beserta subkategori pendukungnya. Struktur ini menunjukkan bahwa 
audiens terlibat aktif dalam berbagai bentuk respons keagamaan, sejalan dengan konsep 
Participatory Dakwah Development Community (PDDC). 

 
Gambar 1. Struktur Node Komentar Audiens 

 
Kategori apresiasi dan pertanyaan fiqh merepresentasikan dimensi afektif dan kognitif 

dalam PDDC, sementara dialog horizontal dan kritik menunjukkan proses pembelajaran 
kolektif serta evaluasi sosial terhadap dakwah. Dalam perspektif teori jaringan sosial, interaksi 
antarpengguna memperlihatkan audiens sebagai co-producer of meaning, bukan sekadar 
penerima pesan. 



IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 15 

 
Gambar 2. Koding Partisipasi Komentar Audiens 

 

Distribusi koding menunjukkan bahwa apresiasi spiritual mendominasi (42,8%), diikuti 
dialog dan kolaborasi audiens (21,0%). Meskipun pertanyaan dan kritik muncul dalam proporsi 
lebih kecil, keberadaannya menegaskan karakter dakwah digital yang dialogis dan reflektif. 
Secara keseluruhan, temuan ini menegaskan bahwa kolom komentar berfungsi sebagai ruang 
belajar kolektif dengan otoritas keagamaan yang terdistribusi. 
 

Social Network Analysis (Simulasi Gephi 0.10) 

Analisis jejaring sosial dilakukan untuk memetakan relasi antarpengguna melalui fitur 
reply komentar menggunakan Gephi 0.10. Meskipun sebagian besar komentar bersifat satu 
arah, interaksi antar-audiens membentuk struktur jaringan yang dapat dianalisis. 

 
Gambar 3. Analisis Jaringan Sosial Komentar Audiens 

 
Hasil visualisasi menunjukkan bahwa interaksi audiens pada kolom komentar YouTube 

Ustadz Khalid Basalamah membentuk jaringan komunikasi yang padat, terklaster, dan bersifat 
terpusat pada beberapa aktor kunci. Setiap node merepresentasikan akun pengguna, 
sedangkan edge menunjukkan relasi interaksi, seperti balasan komentar atau keterkaitan 
diskusi dalam satu thread. memperlihatkan lima klaster utama yang dibedakan melalui warna 
(biru, hijau, oranye, merah, dan variasi turunan). Setiap klaster merepresentasikan kelompok 
audiens yang lebih intens berinteraksi satu sama lain dibandingkan dengan kelompok lain. 
Karakteristik utama klaster: 
1. Klaster besar (biru dan hijau) cenderung didominasi oleh komentar apresiatif dan 

pertanyaan fiqh umum 
2. Klaster menengah (oranye) menunjukkan diskusi peer-to-peer dan rujukan dalil 
3. Klaster kecil (merah) lebih sering berisi kritik, perbedaan pandangan, atau klarifikasi 

kontekstual 



IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 16 

Pola ini menegaskan bahwa kolom komentar YouTube berfungsi sebagai ruang afiliasi 
keagamaan (affinity space), di mana audiens membentuk komunitas berdasarkan minat, 
pemahaman, dan orientasi diskursif yang serupa. Relasi antar-klaster yang terbentuk melalui 
weak ties berfungsi sebagai mekanisme integratif yang memungkinkan penyebaran informasi 
dan pertukaran makna lintas komunitas. Temuan ini memperkuat konsep distributed religious 
authority, di mana legitimasi dakwah dibangun secara kolektif melalui struktur jaringan 
audiens. Analisis network ini memperkuat temuan bahwa dakwah digital di YouTube bekerja 
sebagai ekosistem partisipatoris berbasis jaringan, bukan sekadar komunikasi satu arah. 
Interaksi audiens membentuk: 
1. Komunitas belajar keagamaan digital 
2. Distribusi peran dakwah secara horizontal 
3. Ko-konstruksi makna melalui interaksi sosial 
 
Interpretasi Teoretik 

Temuan empiris dari analisis komentar audiens pada sepuluh video dakwah Ustadz 
Khalid Basalamah mengungkap adanya dinamika komunikasi yang mengarah pada model 
dakwah partisipatori. Jika dalam tradisi dakwah klasik posisi da’i bersifat sentral sebagai source 
of truth, maka dalam ekosistem digital ini terjadi pergeseran paradigma, audiens tidak lagi 
menempati posisi reseptif, tetapi turut terlibat sebagai aktor aktif dalam membentuk makna 
pesan keagamaan. Interaksi yang teridentifikasi melalui analisis leksikon, tematik, dan Social 
Network Analysis (SNA) mengonfirmasi karakteristik dakwah dialogis sebagaimana 
dikemukakan oleh model Participatory Communication Theory (Melkote & Steeves, 2015), yang 
menekankan pentingnya kontribusi komunitas dalam proses komunikasi. Dalam konteks 
dakwah digital, kontribusi ini diwujudkan melalui: 
1. Ekspresi Apresiasi dan Aspirasi Spiritual. Menguatkan aspek emotional involvement, yang 

menurut Littlejohn (2017) merupakan indikator keberhasilan komunikasi interpersonal. 
Audiens merasa dekat dengan da’i, yang menciptakan iklim dakwah berbasis kedekatan 
emosional. 

2. Pertanyaan dan Permintaan Penjelasan Fiqh. Berfungsi sebagai bentuk interactive inquiry, di 
mana komunikasi dakwah melibatkan unsur klarifikasi dan negosiasi makna. Hal ini 
menunjukkan bahwa otoritas tidak diterima secara pasif, tetapi melalui proses dialog. 

3. Dialog Antar-Audiens (Peer-to-Peer Learning). Tahap ini mencerminkan horizontal 
interaction, yaitu proses pembelajaran bersama yang tidak bergantung sepenuhnya pada 
figur da’i. Tahapan ini menjadi ciri utama dalam dakwah partisipatori yang menempatkan 
komunitas sebagai co-creator pesan. 

4. Kritik dan Perspektif Alternatif. Menandakan adanya atau keberagaman suara. Menurut 
konsep digital religion (Campbell, 2013), ruang online memungkinkan terjadinya negosiasi 
otoritas keagamaan, yang jarang dijumpai dalam dakwah tradisional. 

 
Keseluruhan temuan ini memperlihatkan bahwa proses dakwah digital yang berlangsung 

dalam video-video Ustadz Khalid Basalamah tidak lagi sekadar penyampaian pesan searah, 
melainkan merupakan proses sosio-kultural yang melibatkan berbagai aktor dan wacana dalam 
konstruksi makna keagamaan. 
 

Implikasi terhadap Pengembangan Teori Dakwah Partisipatori 
Hasil penelitian ini memberikan beberapa implikasi teoretis penting. Pertama, dakwah 

digital berfungsi sebagai ruang ko-konstruksi makna, bukan sekadar saluran penyampaian 
pesan. Kedua, peran audiens meluas sebagai penafsir, pemberi umpan balik, dan pendidik 
sebaya. Ketiga, otoritas keagamaan bersifat lebih cair dan terdistribusi dalam jaringan audiens. 



IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 17 

Keempat, dakwah digital bekerja sebagai proses dialogis dan kolaboratif yang sejalan dengan 
gagasan komunikasi dialogis Paulo Freire. Dengan demikian, penelitian ini memperkuat PDDC 
sebagai model teoretis dakwah digital kontemporer yang menekankan partisipasi aktif jamaah, 
komunikasi dua arah, dan produksi pengetahuan keagamaan secara kolektif. 
 
KESIMPULAN 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami karakteristik komentar audiens, bentuk 
partisipasi yang muncul dalam ruang dakwah digital, serta bagaimana dinamika tersebut 
berkontribusi pada pengembangan teori dakwah partisipatori. Berdasarkan analisis terhadap 
komentar pada sepuluh video dakwah Ustadz Khalid Basalamah, dapat disimpulkan beberapa 
hal berikut: 
1. Karakteristik Komentar Audiens. Komentar audiens pada konten dakwah YouTube Ustadz 

Khalid Basalamah didominasi oleh ekspresi apresiasi, pertanyaan fiqh, diskusi antar-
audiens, serta sejumlah kecil kritik konstruktif. Karakter ini menunjukkan bahwa audiens 
terlibat secara emosional, intelektual, dan sosial dalam merespons pesan dakwah. 

2. Bentuk Partisipasi Audiens dalam Dakwah Digital. Partisipasi audiens tercermin dalam tiga 
bentuk utama, yaitu keterlibatan afektif (doa dan testimoni spiritual), keterlibatan kognitif 
(pertanyaan dan klarifikasi hukum), serta keterlibatan sosial (dialog dan kolaborasi 
antarjamaah). Ketiga bentuk ini menunjukkan bahwa dakwah digital bersifat dialogis dan 
kolaboratif. 

3. Implikasi terhadap Pengembangan Teori Dakwah Partisipatori. Temuan empiris penelitian 
ini memperkuat pengembangan Teori Dakwah Partisipatori, yang memandang dakwah 
sebagai proses komunikasi berbasis komunitas digital. Audiens berperan sebagai subjek 
aktif yang turut membangun, mendistribusikan, dan mengevaluasi makna dakwah dalam 
jaringan sosial. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Aziz, A. (2019). Ilmu dakwah: Revitalisasi dan rekonstruksi. Jakarta: Kencana. 
Borgatti, S. P., Everett, M. G., & Johnson, J. C. (2018). Analyzing social networks (2nd ed.). 

Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 
Campbell, H. A. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media worlds. 

London: Routledge. 
Chambers, R. (1997). Whose reality counts? Putting the first last. London: Intermediate 

Technology Publications. 
Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. New York, NY: Continuum. 
Granovetter, M. S. (1973). The strength of weak ties. American Journal of Sociology, 78(6), 1360–

1380. https://doi.org/10.1086/225469 
Jenkins, H. (2006). Convergence culture: Where old and new media collide. New York, NY: New 

York University Press. 
Littlejohn, S. W., Foss, K. A., & Oetzel, J. G. (2017). Theories of human communication (11th ed.). 

Long Grove, IL: Waveland Press. 
Melkote, S. R., & Steeves, H. L. (2015). Communication for development: Theory and practice for 

empowerment and social justice (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 
Moreno, J. L. (1934). Who shall survive? A new approach to the problem of human interrelations. 

Washington, DC: Nervous and Mental Disease Publishing Company. 
Mulkhan, A. M. (2000). Teologi kebudayaan dan demokrasi modernitas. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 
Munir, M., & Ilahi, W. (2006). Manajemen dakwah. Jakarta: Kencana. 

https://doi.org/10.1086/225469


IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research 
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385 

Vol. 4 No. 1 Januari 2026 
 

 
Nova Prihatina, dkk. – UIN Sunan Gunung Djati Bandung 18 

Wasserman, S., & Faust, K. (1994). Social network analysis: Methods and applications. 
Cambridge: Cambridge University Press. 


