Pengembangan Teori Dakwah Partisipatori Melalui Analisis Empirik Komentar
Audiens pada Konten Youtube Ustad Khalid Basalamah

Nova Prihatina®! Bayu Darmawan PutraZ Ima Khotimatunnisa3 Ahmad Sarbini* Asep
Iwan5
Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Pasca Sarjana UIN Sunan Gunung Djati
Bandung, Indonesial2345
Email: novaprihatina@gmail.com! bayu.dhputra@gmail.com?
ima.khotimatunnisa@gmail.com3 iwanfidkom@uinsgd.ac.id>

Abstract

The development of digital media has transformed da‘wah practices from one-way communication into
dialogical and participatory spaces. YouTube, as an audio-visual platform, functions not only as a medium
for disseminating religious messages but also as an interactive arena where meaning is socially constructed
between preachers and audiences. This study aims to analyze the characteristics of audience comments,
forms of participation in digital da‘wah, and their implications for the development of participatory da‘wah
theory. Employing an interpretive qualitative approach with a multi-method digital textual analysis design,
this research integrates qualitative content analysis, thematic analysis, digital ethnography, and social
network analysis (SNA). The dataset consists of 2,907 audience comments collected from ten highly
interactive YouTube videos by Ustadz Khalid Basalamah, selected through purposive sampling. The findings
reveal four main categories of audience participation: spiritual appreciation and aspiration, fiqgh-related
inquiries, peer-to-peer dialogue and collaboration, and critical or alternative perspectives. Social network
analysis indicates that audience interactions form clustered discursive communities with several central
actors functioning as informal opinion leaders. These results demonstrate that digital da‘wah operates as
a network-based participatory ecosystem, where audiences act as co-producers of religious meaning. This
study contributes theoretically by reinforcing the Participatory Da‘wah Development Community (PDDC)
model as a contemporary framework that emphasizes dialogical communication, distributed religious
authority, and collective religious learning in the digital era.

Keywords: Digital Da‘Wah, Participatory Culture, Youtube Comments, Social Network Theory,
Participatory Da‘Wah

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Transformasi teknologi komunikasi telah membawa perubahan fundamental dalam
praktik dakwah Islam. Media sosial, khususnya YouTube, memungkinkan dakwah menjangkau
audiens luas sekaligus menyediakan ruang interaksi yang bersifat dialogis. Berbeda dengan
dakwah konvensional yang cenderung satu arah, dakwah digital membuka peluang partisipasi
audiens melalui komentar, diskusi, klarifikasi, dan bahkan perbedaan pandangan keagamaan.
Sejumlah penelitian terdahulu mengenai dakwah digital umumnya menekankan aspek strategi
komunikasi dai, efektivitas retorika, branding personal, serta dampak kognitif audiens. Kajian-
kajian tersebut relatif masih menempatkan audiens sebagai penerima pesan, meskipun berada
dalam medium interaktif. Padahal, karakter utama media digital justru terletak pada
kemampuannya membentuk relasi horizontal dan jaringan komunikasi yang kompleks di
antara pengguna.

Artikel ini berangkat dari celah teoretis tersebut dengan menempatkan audiens sebagai
aktor sentral dalam praktik dakwah digital. Kolom komentar YouTube dipahami bukan sekadar
ruang respons atau umpan balik, melainkan arena diskursif tempat berlangsungnya proses ko-
konstruksi makna keagamaan. Dengan mengambil studi kasus komentar audiens pada konten


mailto:novaprihatina@gmail.com1
mailto:bayu.dhputra@gmail.com2
mailto:ima.khotimatunnisa@gmail.com3
mailto:iwanfidkom@uinsgd.ac.id5
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

)

dakwah Ustadz Khalid Basalamah, penelitian ini menganalisis bagaimana interaksi audiens
membentuk pola partisipasi, struktur jaringan sosial, serta distribusi otoritas keagamaan.
Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada integrasi analisis empiris komentar audiens
dengan pengembangan model teoretis dakwah partisipatori berbasis jaringan. Berbeda dari
studi sebelumnya yang bersifat deskriptif atau evaluatif, artikel ini menawarkan penguatan
konseptual Participatory Dakwah Development Community (PDDC) sebagai kerangka teoretis
dakwah digital kontemporer. Dengan demikian, artikel ini tidak hanya menjelaskan fenomena
dakwah digital, tetapi juga berkontribusi pada pembaruan teori dakwah dalam konteks budaya
partisipatori dan masyarakat jaringan. Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini perlu
dilakukan agar dapat menggali bagaimana komentar audiens memainkan peran strategis
dalam proses dakwah digital, serta bagaimana dinamika ini dapat menjadi dasar pembaruan
konseptual dalam teori dakwah kontemporer.

Kerangka Teoretis
Budaya Partisipatori dan Media Baru

Konsep participatory culture (Jenkins) menjelaskan pergeseran audiens dari konsumen
pasif menjadi partisipan aktif. Dalam konteks YouTube, audiens tidak hanya mengonsumsi
ceramabh, tetapi juga memproduksi makna melalui komentar, diskusi, dan berbagi pengalaman
keagamaan. Melalui diskusi yang terjadi, audiens tidak hanya menerima dakwah tetapi turut
membentuk maknanya. Inilah yang disebut Jenkins sebagai collective intelligence, yakni
kecerdasan kolektif yang muncul dari kolaborasi pengguna dalam sebuah ruang digital
(Jenkins, 2009:12). Dalam dakwah digital, proses ini menjadi signifikan karena nilai agama
tidak hanya dapat diinterpretasikan oleh pemuka agama, melainkan dinegosiasikan kembali
oleh audiens.

Dakwah Partisipatori

Dakwah partisipatori merupakan model komunikasi dakwah yang menempatkan mad‘u
sebagai subjek aktif dalam proses produksi, distribusi, dan pemaknaan pesan keagamaan.
Dakwah tidak lagi dipahami sebagai komunikasi satu arah, melainkan sebagai proses dialogis
yang memungkinkan pertukaran makna antara dai dan audiens. Media digital memperkuat
karakter ini dengan menyediakan ruang interaksi, kolaborasi, dan diseminasi pesan yang
terbuka (Putrawansyah & Hasbullah, 2023).

Indikator Keberhasilan Dakwah Digital Partisipatori

Dalam perspektif partisipatori, keberhasilan dakwah digital tidak cukup diukur melalui
indikator kuantitatif seperti jumlah penonton atau jangkauan konten. Ukuran yang lebih
substantif terletak pada kedalaman keterlibatan (engagement) audiens, yaitu sejauh mana
jamaah tidak hanya mengakses, tetapi juga memahami, merespons, dan berinteraksi aktif
dengan pesan dakwah (Putrawansyah & Hasbullah, 2023). Secara teoretis, engagement dalam
dakwah digital bersifat multidimensional, mencakup keterlibatan kognitif, afektif, dan sosial.
Ketiga dimensi ini saling terkait dan menjadi indikator kualitas partisipasi jamaah dalam ruang
dakwah virtual, sejalan dengan kajian komunikasi digital yang menekankan interaksi audiens
sebagai proses bermakna, bukan sekadar aktivitas teknis (Tabaika, Barizi, & Arif, 2023).
Keterlibatan kognitif merujuk pada partisipasi intelektual audiens dalam memahami pesan
dakwah, yang tampak melalui diskusi dalil, perdebatan hukum Islam, pertanyaan kritis, serta
klarifikasi materi. Bentuk keterlibatan ini menunjukkan proses internalisasi dan refleksi
intelektual audiens, yang berpotensi mendorong transformasi pengetahuan keagamaan secara
lebih kritis dan kontekstual (Dermawan, 2023). Keterlibatan afektif tercermin melalui ekspresi
emosional audiens, seperti empati, kedekatan batin, motivasi spiritual, dan testimoni



)

pengalaman religius. Ikatan emosional ini membangun relasi psikologis antara dai dan audiens,
sekaligus menjadi faktor penting dalam pembentukan loyalitas jamaah terhadap kanal dakwah
digital (Hasanah, 2024; Tabaika et al, 2023). Keterlibatan sosial menunjukkan intensitas
interaksi antarpengguna dalam komunitas dakwah digital, baik antara dai dan audiens maupun
antar-audiens. Interaksi berupa saling menanggapi komentar, berbagi pengalaman, dan
memperluas jaringan dakwah mempertegas karakter kolektif dakwah partisipatori serta
mendorong terbentuknya komunitas keagamaan digital yang berkelanjutan (Anto, Huda, &
Anam, 2024).

Konsep Dakwah Partisipatori (Participatory Dakwah Development Community - PDDC)

Dalam kerangka Participatory Dakwah Development Community (PDDC), dakwah
partisipatori dipahami sebagai pendekatan yang memosisikan audiens sebagai aktor aktif
dalam konstruksi, distribusi, dan evaluasi makna keagamaan. Pada media digital seperti
YouTube, partisipasi audiens terefleksi melalui komentar, diskusi, kritik, dan afirmasi terhadap
konten dakwah, yang menandai pergeseran dari komunikasi linear menuju pola interaktif dan
dialogis (Munir & Ilahi, 2006). Secara teoretis, PDDC berakar pada prinsip bottom-up approach
dan pemberdayaan komunitas, yang menempatkan pengalaman serta kebutuhan jamaah
sebagai basis pembangunan kesadaran keagamaan. Prinsip ini relevan dalam dakwah digital, di
mana audiens secara aktif mengekspresikan pemahaman dan kegelisahan keagamaannya
melalui ruang komentar, sehingga membentuk ruang publik keagamaan yang dinamis
(Chambers, 1997). Dalam praktiknya, dakwah partisipatori tidak berhenti pada penyampaian
ceramah, tetapi berlanjut dalam interaksi lanjutan antarpengguna. Audiens saling berbagi
rujukan dalil, pengalaman personal, dan interpretasi keagamaan yang memperkaya makna
pesan. Dalam konteks ini, dai berperan sebagai opinion leader dan fasilitator wacana, sementara
audiens menjadi co-producer of meaning, sehingga dakwah digital bersifat kolektif dan tidak
sepenuhnya terpusat pada otoritas tunggal (Jenkins, 2006). Tahap evaluasi dalam PDDC
tercermin melalui respons kritis audiens terhadap isi dan relevansi dakwah. Dukungan maupun
kritik yang muncul dalam komentar berfungsi sebagai evaluasi sosial yang memengaruhi
legitimasi dakwah digital. Sejalan dengan Romadlany (2021), kepercayaan audiens terhadap
dakwah digital sangat dipengaruhi oleh keberadaan ruang dialog dan keterlibatan aktif jamaah
dalam proses pemaknaan pesan.

Teori Jaringan Sosial

Teori Jaringan Sosial (Social Network Theory/SNT) memandang realitas sosial sebagai
hasil dari relasi antarpelaku yang terhubung dalam suatu struktur jaringan. Fokus utama teori
ini terletak pada pola hubungan (ties), posisi aktor (nodes), serta konfigurasi struktur jaringan
yang terbentuk dari interaksi sosial, bukan semata pada atribut individual. Akar pemikiran SNT
dapat ditelusuri dari gagasan Georg Simmel tentang pentingnya pola interaksi dalam struktur
sosial, serta pengembangan sosiometri oleh Jacob L. Moreno yang memetakan hubungan sosial
secara sistematis (Moreno, 1934). Perkembangannya kemudian diperkokoh oleh para pemikir
seperti Harrison C. White, Mark Granovetter, dan Stanley Wasserman. Granovetter (1973)
melalui konsep The Strength of Weak Ties menegaskan bahwa hubungan sosial yang lemah
justru berperan strategis dalam penyebaran informasi karena mampu menjembatani kelompok
sosial yang berbeda. Gagasan ini relevan dalam konteks media digital, di mana interaksi
antarpengguna yang tidak saling mengenal secara personal dapat membentuk jaringan
komunikasi yang luas dan berpengaruh. Selanjutnya, Wasserman dan Faust (1994) menegaskan
bahwa Kkarakteristik struktur jaringan, seperti kepadatan, sentralitas, dan keterhubungan,
dapat dianalisis secara kuantitatif untuk memahami aliran informasi, pengaruh, dan dinamika
kekuasaan dalam suatu komunitas. Dalam kajian komunikasi dan dakwah digital, SNT



)

memberikan kerangka analitis untuk memahami komentar audiens sebagai bagian dari
jaringan komunikasi keagamaan, bukan sekadar respons individual. Relasi antarpengguna di
kolom komentar YouTube membentuk struktur jaringan diskursif yang memengaruhi proses
pemaknaan dan legitimasi pesan dakwah secara kolektif. Aktor dengan tingkat sentralitas
tinggi—misalnya pengguna yang sering dirujuk atau memicu diskusi—dapat berfungsi sebagai
opinion leader dalam jaringan dakwah digital, sebagaimana ditegaskan oleh Borgatti, Everett,
dan Johnson (2018). Dengan demikian, SNT memungkinkan analisis yang lebih komprehensif
terhadap dinamika partisipasi, pengaruh, dan otoritas keagamaan di ruang publik digital.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif dengan desain multi-
method digital textual analysis. Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam
praktik komunikasi keagamaan di ruang digital, menafsirkan makna di balik interaksi audiens,
serta mengonstruksi pemahaman teoretis berbasis data empiris yang kontekstual. Penggunaan
desain multi-metode bertujuan memastikan triangulasi data sekaligus memperkuat kedalaman
dan validitas analisis.

Desain Penelitian

Desain multi-method digital textual analysis mengintegrasikan empat pendekatan
analisis untuk mengeksplorasi data tekstual dari kolom komentar YouTube. Pendekatan
terintegrasi ini memungkinkan peneliti tidak hanya mengklasifikasikan komentar secara
sistematis, tetapi juga menafsirkan pola partisipasi audiens dalam konteks budaya digital yang
lebih luas. Pertama, Qualitative Content Analysis (Schreier, 2012) digunakan untuk
mengidentifikasi dan mengorganisasi kategori partisipasi audiens melalui proses pengkodean
induktif. Ribuan komentar dikelompokkan ke dalam kategori tematik seperti apresiasi,
pertanyaan figh, dan dialog horizontal. Kedua, Thematic Analysis (Braun & Clarke, 2006)
diterapkan untuk mengidentifikasi pola makna yang lebih mendalam, termasuk negosiasi
makna dan dinamika dakwah dialogis. Analisis ini menyingkap peran kolom komentar sebagai
ruang tabayyun dan komunitas pencarian spiritual, yang mencerminkan konstruksi kolektif
pemahaman keagamaan di ruang daring. Ketiga, elemen Digital Ethnography (Pink et al., 2016)
diintegrasikan untuk memahami perilaku interaksi jamaah sebagai online religious community.
Observasi terhadap norma komunikasi, penggunaan simbol digital, dan pola respons terhadap
kritik memberikan konteks sosial yang memperkaya analisis tekstual. Keempat, Computer-
Assisted Textual Analysis digunakan sebagai alat eksploratif awal melalui perangkat lunak
seperti Voyant Tools untuk menganalisis frekuensi kata, klaster kata kunci, dan pola leksikal.
Pendekatan ini membantu memetakan istilah dominan dan mengarahkan penggalian tema
kualitatif secara lebih terfokus.

Langkah Analisis (Hybrid Method)

Analisis data dilakukan melalui Hybrid Method, yang mengombinasikan pengumpulan
data terarah dengan tahapan coding kualitatif berbasis Grounded Theory (Strauss & Corbin,
1990), serta didukung analisis tekstual berbantuan komputer.

Pengumpulan dan Pembersihan Data

Data diperoleh melalui scraping komentar dari kanal YouTube Ustadz Khalid Basalamah
menggunakan YouTube Data API v3. Pemilihan data dilakukan secara purposive sampling,
dengan kriteria video bertema figh atau manhaj, berformat tanya jawab, dan memiliki tingkat
interaksi tinggi. Strategi ini memastikan data yang dikumpulkan kaya akan variasi dan
kedalaman partisipasi audiens. Data mentah kemudian melalui tahap preprocessing



)

(pembersihan dan deduplikasi) menggunakan Voyant Tools untuk menghilangkan noise seperti
spam, iklan, duplikasi komentar, dan karakter non-relevan, sehingga menjamin validitas data
sebelum analisis lanjutan.

Tahapan Coding Kualitatif

Analisis inti dilakukan melalui dua tahapan utama coding kualitatif. Open coding
digunakan untuk mengidentifikasi unit makna dalam komentar dan memberi label awal, seperti
apresiasi, pertanyaan figh, dialog klarifikasi, serta kritik atau perspektif alternatif. Tahap ini
menghasilkan empat kategori utama partisipasi audiens sebagai dasar analisis selanjutnya.
Selanjutnya, Selective coding mengintegrasikan kategori-kategori tersebut untuk menemukan
pola teoretis dakwah partisipatori digital, termasuk relasi antara partisipasi kolaboratif audiens
dan pembentukan komunitas keagamaan daring.

Interpretasi Teoretik

Temuan hasil coding kemudian diinterpretasikan menggunakan tiga kerangka teoretis
utama sebagai lensa analisis, sehingga memungkinkan pembacaan yang lebih mendalam
terhadap dinamika partisipasi audiens, konstruksi makna keagamaan, dan pembentukan
otoritas dakwah di ruang publik digital.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Deskripsi Dataset

Objek penelitian ini adalah komentar audiens pada kanal YouTube Khalid Basalamah
Official yang diambil dari sepuluh video dakwah dengan tingkat interaksi tinggi, khususnya
bertema figh, renungan keimanan, dan sesi tanya jawab. Video yang dianalisis mencakup kajian
tematik, konten ramadhan, serta format dialog interaktif, yang merepresentasikan variasi
praktik dakwah digital. Secara keseluruhan, dataset mencerminkan spektrum partisipasi
keagamaan digital yang luas, mulai dari ekspresi emosional, pertanyaan normatif, diskusi
horizontal antarpengguna, hingga kritik dan klarifikasi. Dari total 4.386 komentar hasil
scraping awal, sebanyak 2.907 komentar dinyatakan valid setelah melalui proses pembersihan
data, meliputi penghapusan duplikasi, spam, iklan, dan komentar non-relevan. Proses reduksi
data dilakukan secara sistematis untuk menjamin validitas dan reliabilitas temuan.

Analisis Deskriptif Komentar

Analisis deskriptif menunjukkan bahwa partisipasi audiens bersifat heterogen dan
membentuk empat kategori utama berdasarkan hasil open coding. Pertama, kalimat
“MasyaAllah ustadz, semoga Allah membalas dengan kebaikan.” menunjukkan apresiasi dan
aspirasi spiritual yang merupakan kategori dominan yang merefleksikan keterlibatan afektif
audiens melalui ungkapan doa, rasa syukur, dan kedekatan emosional dengan dai. Kedua,
kalimat seperti “Ustadz, bagaimana hukumnya sedekah kepada keluarga sendiri?” merupakan
pertanyaan dan pencarian penjelasan figh menunjukkan peran audiens sebagai pencari
pengetahuan keagamaan aktif. Ketiga, dialog dan Kklarifikasi antar-audiens menampilkan
interaksi horizontal berupa saling menjawab dan berbagi rujukan, yang menandai praktik peer
learning.Hal ini ditunjukkan oleh kalimat seperti “Setahu saya, ada hadits riwayat Muslim
tentang hal ini, mohon koreksi.” Keempat, kritik dan perspektif alternatif, yang ditunjukkan oleh
kalimat Pendapat ini sebaiknya dibandingkan juga dengan pandangan ulama lain.” Meskipun
proporsinya lebih kecil, memperlihatkan adanya ruang diskursif yang relatif terbuka dalam
dakwah digital.



Analisis Leksikon (Simulasi Voyant Tools)

Analisis leksikon dilakukan menggunakan Voyant Tools untuk mengidentifikasi kosakata
dominan dan kecenderungan semantik dalam komentar audiens. Setelah melalui proses pre-
processing, analisis difokuskan pada fitur Cirrus dan Trends.

Tabel 1. Kata Yang Paling Sering Muncul

Peringkat Kata Frekuensi Kategori Makna
1 ustadz 1.842 Otoritas keagamaan
2 Allah 1.765 Teologis
3 ilmu 1.214 Kognitif
4 doa 1.098 Afektif-spiritual
5 masyaAllah 1.032 Afektif
6 hukum 987 Normatif-figh
7 hadits 876 Referensi dalil
8 pahala 842 Spiritualitas
9 aamiin 791 Ritual kolektif
10 syukur 735 Afektif-reflektif

Hasil menunjukkan dominasi istilah religius, afektif, dan normatif seperti ustadz, Allah,
ilmu, doa, dan hukum. Temuan ini mengindikasikan kuatnya orientasi audiens pada figur
otoritas, dimensi teologis, serta keterlibatan kognitif dalam diskursus keagamaan. Analisis tren
memperlihatkan bahwa kosakata afektif muncul stabil di hampir seluruh video, sementara
istilah normatif dan dialogis meningkat pada konten figh dan diskusi. Secara keseluruhan,
analisis leksikon mengonfirmasi tiga dimensi utama partisipasi dakwah digital: afektif-
spiritual, kognitif-normatif, dan sosial-dialogis.

Analisis Koding Komentar (Simulasi NVivo 12)

Hasil open coding dengan bantuan NVivo 12 menghasilkan empat kategori utama
partisipasi audiens beserta subkategori pendukungnya. Struktur ini menunjukkan bahwa
audiens terlibat aktif dalam berbagai bentuk respons keagamaan, sejalan dengan konsep
Participatory Dakwah Development Community (PDDC).

Node Tree - Partisipasi Audiens

Partisipasi Audiens

Pencanan Figh

= Ucapan Terima Kasih

Hukum Ibadah Jawaban Peer-to-Peer Kritik

Metodologis
Doa & Harapan Muamalah & Sosial Rujukan Dalil
’ Perbedaan
— Exspresi Emosional — Klarifikasi Dalil Diskusi Horizontal Mazhab
Klarifikasi

Kontekstual
Gambar 1. Struktur Node Komentar Audiens

Kategori apresiasi dan pertanyaan figh merepresentasikan dimensi afektif dan kognitif
dalam PDDC, sementara dialog horizontal dan kritik menunjukkan proses pembelajaran
kolektif serta evaluasi sosial terhadap dakwah. Dalam perspektif teori jaringan sosial, interaksi
antarpengguna memperlihatkan audiens sebagai co-producer of meaning, bukan sekadar
penerima pesan.



Coding Summary

Apresiasi & B Apresiasi & Aspirasi Spiritual
Aspirasi Spiritual
42.8% B Pertanyaan & Pencarian Figh
B Dialog & Kolaborasi Audiens

B Kritik & Perspektif Alternatif

Total: 2,907

Gambar 2. Koding Partisipasi Komentar Audiens

Distribusi koding menunjukkan bahwa apresiasi spiritual mendominasi (42,8%), diikuti
dialog dan kolaborasi audiens (21,0%). Meskipun pertanyaan dan kritik muncul dalam proporsi
lebih kecil, keberadaannya menegaskan karakter dakwah digital yang dialogis dan reflektif.
Secara keseluruhan, temuan ini menegaskan bahwa kolom komentar berfungsi sebagai ruang
belajar kolektif dengan otoritas keagamaan yang terdistribusi.

Social Network Analysis (Simulasi Gephi 0.10)
Analisis jejaring sosial dilakukan untuk memetakan relasi antarpengguna melalui fitur
reply komentar menggunakan Gephi 0.10. Meskipun sebagian besar komentar bersifat satu

arah, interaksi antar-audiens membentuk struktur jaringan yang dapat dianalisis.
Network Analysis Komentar Audiens pada Dakwah Youtube Ustadz Khalid Basalamah

@ Opinion Leader
@ Clustering3
@ Clustering2
@ Clustering 1
@ Clustering s

-
;2 0.642
gree ‘@ Network Modularity

Gambar 3. Analisis Jaringan Sosial Komentar Audiens

%o
® $° Total Nodes

Hasil visualisasi menunjukkan bahwa interaksi audiens pada kolom komentar YouTube
Ustadz Khalid Basalamah membentuk jaringan komunikasi yang padat, terklaster, dan bersifat
terpusat pada beberapa aktor kunci. Setiap node merepresentasikan akun pengguna,
sedangkan edge menunjukkan relasi interaksi, seperti balasan komentar atau keterkaitan
diskusi dalam satu thread. memperlihatkan lima klaster utama yang dibedakan melalui warna
(biru, hijau, oranye, merah, dan variasi turunan). Setiap klaster merepresentasikan kelompok
audiens yang lebih intens berinteraksi satu sama lain dibandingkan dengan kelompok lain.
Karakteristik utama klaster:

1. Klaster besar (biru dan hijau) cenderung didominasi oleh komentar apresiatif dan
pertanyaan figh umum

2. Klaster menengah (oranye) menunjukkan diskusi peer-to-peer dan rujukan dalil

3. Klaster kecil (merah) lebih sering berisi kritik, perbedaan pandangan, atau klarifikasi
kontekstual



)

Pola ini menegaskan bahwa kolom komentar YouTube berfungsi sebagai ruang afiliasi
keagamaan (affinity space), di mana audiens membentuk komunitas berdasarkan minat,
pemahaman, dan orientasi diskursif yang serupa. Relasi antar-klaster yang terbentuk melalui
weak ties berfungsi sebagai mekanisme integratif yang memungkinkan penyebaran informasi
dan pertukaran makna lintas komunitas. Temuan ini memperkuat konsep distributed religious
authority, di mana legitimasi dakwah dibangun secara kolektif melalui struktur jaringan
audiens. Analisis network ini memperkuat temuan bahwa dakwah digital di YouTube bekerja
sebagai ekosistem partisipatoris berbasis jaringan, bukan sekadar komunikasi satu arah.
Interaksi audiens membentuk:

1. Komunitas belajar keagamaan digital
2. Distribusi peran dakwah secara horizontal
3. Ko-konstruksi makna melalui interaksi sosial

Interpretasi Teoretik
Temuan empiris dari analisis komentar audiens pada sepuluh video dakwah Ustadz

Khalid Basalamah mengungkap adanya dinamika komunikasi yang mengarah pada model

dakwah partisipatori. Jika dalam tradisi dakwah klasik posisi da’i bersifat sentral sebagai source

of truth, maka dalam ekosistem digital ini terjadi pergeseran paradigma, audiens tidak lagi
menempati posisi reseptif, tetapi turut terlibat sebagai aktor aktif dalam membentuk makna
pesan keagamaan. Interaksi yang teridentifikasi melalui analisis leksikon, tematik, dan Social

Network Analysis (SNA) mengonfirmasi karakteristik dakwah dialogis sebagaimana

dikemukakan oleh model Participatory Communication Theory (Melkote & Steeves, 2015), yang

menekankan pentingnya kontribusi komunitas dalam proses komunikasi. Dalam konteks
dakwah digital, kontribusi ini diwujudkan melalui:

1. Ekspresi Apresiasi dan Aspirasi Spiritual. Menguatkan aspek emotional involvement, yang
menurut Littlejohn (2017) merupakan indikator keberhasilan komunikasi interpersonal.
Audiens merasa dekat dengan da’i, yang menciptakan iklim dakwah berbasis kedekatan
emosional.

2. Pertanyaan dan Permintaan Penjelasan Figh. Berfungsi sebagai bentuk interactive inquiry, di
mana komunikasi dakwah melibatkan unsur Kklarifikasi dan negosiasi makna. Hal ini
menunjukkan bahwa otoritas tidak diterima secara pasif, tetapi melalui proses dialog.

3. Dialog Antar-Audiens (Peer-to-Peer Learning). Tahap ini mencerminkan horizontal
interaction, yaitu proses pembelajaran bersama yang tidak bergantung sepenuhnya pada
figur da’i. Tahapan ini menjadi ciri utama dalam dakwah partisipatori yang menempatkan
komunitas sebagai co-creator pesan.

4. Kritik dan Perspektif Alternatif. Menandakan adanya atau keberagaman suara. Menurut
konsep digital religion (Campbell, 2013), ruang online memungkinkan terjadinya negosiasi
otoritas keagamaan, yang jarang dijumpai dalam dakwah tradisional.

Keseluruhan temuan ini memperlihatkan bahwa proses dakwah digital yang berlangsung
dalam video-video Ustadz Khalid Basalamah tidak lagi sekadar penyampaian pesan searah,
melainkan merupakan proses sosio-kultural yang melibatkan berbagai aktor dan wacana dalam
konstruksi makna keagamaan.

Implikasi terhadap Pengembangan Teori Dakwah Partisipatori

Hasil penelitian ini memberikan beberapa implikasi teoretis penting. Pertama, dakwah
digital berfungsi sebagai ruang ko-konstruksi makna, bukan sekadar saluran penyampaian
pesan. Kedua, peran audiens meluas sebagai penafsir, pemberi umpan balik, dan pendidik
sebaya. Ketiga, otoritas keagamaan bersifat lebih cair dan terdistribusi dalam jaringan audiens.



Keempat, dakwah digital bekerja sebagai proses dialogis dan kolaboratif yang sejalan dengan
gagasan komunikasi dialogis Paulo Freire. Dengan demikian, penelitian ini memperkuat PDDC
sebagai model teoretis dakwah digital kontemporer yang menekankan partisipasi aktif jamaah,
komunikasi dua arah, dan produksi pengetahuan keagamaan secara kolektif.

KESIMPULAN

Penelitian ini bertujuan untuk memahami karakteristik komentar audiens, bentuk
partisipasi yang muncul dalam ruang dakwah digital, serta bagaimana dinamika tersebut
berkontribusi pada pengembangan teori dakwah partisipatori. Berdasarkan analisis terhadap
komentar pada sepuluh video dakwah Ustadz Khalid Basalamah, dapat disimpulkan beberapa
hal berikut:

1. Karakteristik Komentar Audiens. Komentar audiens pada konten dakwah YouTube Ustadz
Khalid Basalamah didominasi oleh ekspresi apresiasi, pertanyaan figh, diskusi antar-
audiens, serta sejumlah kecil kritik konstruktif. Karakter ini menunjukkan bahwa audiens
terlibat secara emosional, intelektual, dan sosial dalam merespons pesan dakwah.

2. Bentuk Partisipasi Audiens dalam Dakwah Digital. Partisipasi audiens tercermin dalam tiga
bentuk utama, yaitu keterlibatan afektif (doa dan testimoni spiritual), keterlibatan kognitif
(pertanyaan dan Kklarifikasi hukum), serta keterlibatan sosial (dialog dan kolaborasi
antarjamaah). Ketiga bentuk ini menunjukkan bahwa dakwah digital bersifat dialogis dan
kolaboratif.

3. Implikasi terhadap Pengembangan Teori Dakwah Partisipatori. Temuan empiris penelitian
ini memperkuat pengembangan Teori Dakwah Partisipatori, yang memandang dakwah
sebagai proses komunikasi berbasis komunitas digital. Audiens berperan sebagai subjek
aktif yang turut membangun, mendistribusikan, dan mengevaluasi makna dakwah dalam
jaringan sosial.

DAFTAR PUSTAKA

Aziz, A. (2019). I[Imu dakwah: Revitalisasi dan rekonstruksi. Jakarta: Kencana.

Borgatti, S. P, Everett, M. G., & Johnson, ]. C. (2018). Analyzing social networks (2nd ed.).
Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Campbell, H. A. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media worlds.
London: Routledge.

Chambers, R. (1997). Whose reality counts? Putting the first last. London: Intermediate
Technology Publications.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. New York, NY: Continuum.

Granovetter, M. S. (1973). The strength of weak ties. American Journal of Sociology, 78(6), 1360-
1380. https://doi.org/10.1086/225469

Jenkins, H. (2006). Convergence culture: Where old and new media collide. New York, NY: New
York University Press.

Littlejohn, S. W, Foss, K. A,, & Oetzel, ]. G. (2017). Theories of human communication (11th ed.).
Long Grove, IL: Waveland Press.

Melkote, S. R., & Steeves, H. L. (2015). Communication for development: Theory and practice for
empowerment and social justice (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Moreno, J. L. (1934). Who shall survive? A new approach to the problem of human interrelations.
Washington, DC: Nervous and Mental Disease Publishing Company.

Mulkhan, A. M. (2000). Teologi kebudayaan dan demokrasi modernitas. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Munir, M., & Ilahi, W. (2006). Manajemen dakwah. Jakarta: Kencana.



https://doi.org/10.1086/225469

IJEDR: Indonesian Journal of Education and Development Research
E-ISSN: 3025-2393 P-ISSN: 3025-2385
Vol. 4 No. 1 Januari 2026

Wasserman, S., & Faust, K. (1994). Social network analysis: Methods and applications.
Cambridge: Cambridge University Press.

Nova Prihatina, dKkk. - UIN Sunan Gunung Djati Bandung 18



