
Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 749 

Khilafiyah Dalam Fikih Islam: Studi Literatur Perbandingan Mazhab Hanafi, 
Maliki, Syafi’i, dan Hambali 

 
Faija Musa’ad1 Masyita Sawal2 Abbas Baco Miro3 
Universitas Muhammadiyah Makassar, Indonesia1,2,3 

Email: musaadfaija@gmail.com1 masyitasawal4.ms@gmail.com2 

abbas.bacomiro@unismuh.ac.id3 

 

Abstract 
This study examines the differences in Islamic jurisprudence (khilafiyyah) by comparing the four main 
schools of thought (mazhab): Hanafi, Maliki, Shafi'i, and Hanbali. Khilafiyah itself refers to differences of 
opinion among scholars in determining sharia law, arising from the process of ijtihad (inferiority). The 
main focus of this paper is on the factors underlying these differences, the distinctive methodologies of each 
school, and their impact on the religious life of Muslims. This article uses a literature study approach, 
analyzing classical and contemporary fiqh literature descriptively and comparatively. The results of the 
study indicate that differences do not arise by chance. These differences arise from the way scholars 
understand the texts of the Qur'an and Sunnah, their attitudes toward additional sources of law, and their 
consideration of the objectives of Islamic law. The Hanafi school is renowned for its use of qiyas 
(equivalence) and istihsan (inferiority), making its laws highly flexible, particularly in matters of 
transactions and socio-economic issues. The Maliki school differs in that it emphasizes the practices of the 
inhabitants of Medina and the interests of the beneficiaries, making its approach relevant to social law and 
public policy. The Shafi'is developed a highly systematic methodology for usul fiqh, emphasizing the 
strength of evidence, thus providing clarity and consistency, particularly in worship practices. The Hanbalis, 
on the other hand, prioritize texts and the evidence of the Companions, limiting the use of reason, and 
therefore are often used as references in matters requiring careful scrutiny of Islamic law. This research 
confirms that differences between schools of thought are not fundamental contradictions in Islam. Rather, 
they demonstrate the richness of complementary legal methodologies. A proper understanding of the 
khilafiyah (disputation) brings numerous benefits: Muslims can choose legal opinions appropriate to their 
circumstances, become more tolerant of differences, and avoid religious conflicts arising from narrow 
understandings. Ultimately, a comparative study of schools of thought provides an academic and practical 
basis for developing contextual, functional fiqh (jurisprudence) that adheres to the principles of Islamic 
law. 
Keywords: Caliphate; Islamic Jurisprudence; Comparison of Schools of Thought; Ijtihad; Legal Istinbath 
Method; Hanafi, Maliki, Syafi'i, and Hambali 
 

Abstrak 
Penelitian ini membahas khilafiyah dalam fikih Islam dengan membandingkan empat mazhab utama: 
Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hambali. Khilafiyah sendiri merujuk pada perbedaan pendapat di kalangan 
ulama dalam menetapkan hukum syariat, yang lahir dari proses ijtihad. Fokus utama tulisan ini adalah 
pada faktor-faktor yang melatarbelakangi munculnya perbedaan, ciri khas metodologi masing-masing 
mazhab, serta dampaknya terhadap kehidupan keagamaan umat Islam. Artikel ini menggunakan 
pendekatan studi pustaka, menganalisis literatur fikih klasik dan kontemporer secara deskriptif dan 
komparatif. Hasil studi menunjukkan bahwa khilafiyah tidak terjadi secara kebetulan. Perbedaan ini 
muncul dari cara para ulama memahami nash Al-Qur’an dan Sunnah, sikap mereka terhadap sumber 
hukum tambahan, serta cara mereka mempertimbangkan tujuan hukum Islam. Mazhab Hanafi terkenal 
dengan penggunaan qiyas dan istihsan, sehingga hukum mereka sangat fleksibel, terutama dalam 
masalah muamalah dan persoalan sosial ekonomi. Mazhab Maliki berbeda, mahzab ini menekankan 
praktik penduduk Madinah dan maslahat mursalah, sehingga pendekatan mahzab ini relevan untuk 
hukum sosial dan kebijakan publik. Syafi’i membangun metodologi usul fikih yang sangat sistematis, 
menonjolkan kekuatan dalil, sehingga memberikan kejelasan dan konsistensi, khususnya dalam praktik 
ibadah. Sedangkan Hambali lebih mengutamakan nash dan atsar sahabat, membatasi penggunaan rasio, 
sehingga kerap dijadikan rujukan dalam masalah yang membutuhkan kehati-hatian tinggi terhadap teks 

mailto:musaadfaija@gmail.com1
mailto:masyitasawal4.ms@gmail.com2
mailto:abbas.bacomiro@unismuh.ac.id3


Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 750 

syar’i. Penelitian ini menegaskan bahwa perbedaan mazhab bukan pertentangan prinsipil dalam Islam. 
Justru, perbedaan tersebut menunjukkan kekayaan metodologi hukum yang saling melengkapi. 
Memahami khilafiyah dengan tepat membawa banyak manfaat: umat Islam dapat memilih pendapat 
hukum yang sesuai dengan kondisi, menjadi lebih toleran terhadap perbedaan, dan terhindar dari 
konflik agama akibat pemahaman yang sempit. Pada akhirnya, studi perbandingan mazhab memberikan 
dasar akademik dan praktis untuk mengembangkan fikih yang kontekstual, fungsional, dan tetap 
berpegang pada prinsip-prinsip syariat Islam. 
Kata Kunci: Khilafiyah; Fikih Islam; Perbandingan Mazhab; Ijtihad; Metode Istinbath Hukum; Hanafi, 
Maliki, Syafi’i, dan Hambali 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 
  

PENDAHULUAN 
Kajian khilafiyah dalam fikih Islam muncul dari kenyataan sederhana: sejak awal, praktik 

keagamaan umat Islam memang tidak pernah seragam. Sejarah menunjukkan, para ulama 
sudah berbeda pendapat sejak generasi pertama, dan perbedaan itu semakin berkembang 
seiring meluasnya wilayah Islam, kompleksitas sosial, dan keragaman persoalan hidup. Dari sini 
lahir mazhab-mazhab fikih, masing-masing memiliki metode tersendiri dalam menggali hukum. 
Empat mazhab besar Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hambali hingga kini masih menjadi rujukan 
utama. Keberadaan mazhab-mazhab ini membuktikan bahwa hukum Islam terbentuk melalui 
proses berpikir yang mendalam, terstruktur, dan selalu memperhatikan konteks. Di Indonesia, 
juga di dunia Islam pada umumnya, khilafiyah sering dipahami secara sempit, hanya sebatas 
perbedaan cara ibadah yang tampak di permukaan. Padahal, perbedaan ini kadang 
menimbulkan perdebatan, bahkan konflik di masyarakat. Jika ditelaah secara akademik, 
khilafiyah justru memperlihatkan betapa kayanya metodologi fikih dan luasnya rahmat Islam. 
Isa Ansori menegaskan, perbedaan fikih muncul karena perbedaan orientasi dan metode 
ijtihad, dan semuanya sah dalam tradisi keilmuan Islam, bukan karena penyimpangan dari 
sumber ajaran (Ansori, 2014). Oleh karena itu, pembahasan khilafiyah memang harus 
ditempatkan dalam kerangka ilmiah agar dapat dipahami secara proporsional dan fungsional. 

Secara istilah, khilafiyah berarti perbedaan pendapat di kalangan ulama dalam 
menetapkan hukum syariat atas persoalan yang dalilnya tidak qath’i. Jadi, perbedaan terjadi 
pada wilayah hukum yang sifatnya zanni, baik dari segi dalil maupun petunjuknya. Dalam 
literatur usul fikih, khilafiyah dipahami sebagai hasil ijtihad yang berbeda, karena cara 
memahami teks, menilai validitas hadis, atau metode penalaran hukum memang tidak sama. Al 
Shatibi menulis, perbedaan ijtihad adalah konsekuensi logis dari keterbatasan manusia dalam 
memahami maksud syariat secara menyeluruh (Al Shatibi, 2005). Dalam jurnal yang dikaji, Isa 
Ansori menyebutkan bahwa khilafiyah sangat berkaitan erat dengan metode ijtihad para ulama 
dan lembaga fikih. Ia menulis, “perbedaan orientasi ijtihad membawa pengaruh langsung pada 
perbedaan metode ijtihad dan hasil hukum yang ditetapkan” (Ansori, 2014). Hal ini 
menegaskan bahwa khilafiyah bukan soal benar atau salah, melainkan persoalan pendekatan 
ilmiah yang sama-sama memiliki legitimasi keilmuan. 

Perbedaan mazhab timbul karena beberapa faktor utama. Pertama, akses dan penilaian 
terhadap hadis berbeda-beda. Para imam mazhab hidup di waktu dan tempat yang berbeda, 
sehingga hadis yang mereka terima tidak selalu sama. Kedua, kemampuan bahasa Arab dan cara 
menafsirkan teks juga berbeda. Ketiga, ada perbedaan dalam menerima sumber hukum 
tambahan seperti qiyas, istihsan, maslahat mursalah, dan urf. Keempat, kondisi sosial dan 
budaya memengaruhi cara ulama merespons persoalan umat. Isa Ansori menjelaskan, ulama 
tradisional khususnya yang berafiliasi pada empat mazhab meyakini bahwa fikih telah 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 751 

dikodifikasikan melalui mata rantai keilmuan yang terus bersambung dari satu generasi ke 
generasi berikutnya (Ansori, 2014). Pandangan ini menekankan pentingnya kesinambungan 
tradisi keilmuan dalam pembentukan mazhab. Sementara itu, Wael B. Hallaq berpendapat, 
mazhab fikih berfungsi sebagai kerangka metodologis untuk mengelola perbedaan ijtihad agar 
tetap berada dalam batas disiplin ilmiah (Hallaq, 2009). 

Kajian khilafiyah memang sangat penting. Banyak orang menjalani perbedaan dalam fikih 
tanpa benar-benar memahami metode di baliknya. Akibatnya, perbedaan yang seharusnya 
bersifat ilmiah justru berubah menjadi konflik sosial atau simbolik. Dalam dunia pendidikan 
dan dakwah, kajian khilafiyah membantu guru dan dai menjelaskan bahwa perbedaan antar 
mazhab merupakan bagian sah dari tradisi keilmuan Islam. Isa Ansori sendiri menekankan, 
perbedaan ijtihad seharusnya membuka wawasan umat agar lebih terbuka dan saling 
menghargai (Ansori, 2014). Dari sisi akademik, kajian khilafiyah juga penting untuk menjawab 
tantangan zaman sekarang. Masalah-masalah modern seperti ekonomi digital, bioetika, atau 
hukum sosial menuntut fikih yang adaptif. Jika para praktisi hukum Islam memahami variasi 
metode istinbath hukum dalam empat mazhab, mereka dapat memilih pendekatan paling 
relevan tanpa keluar dari kerangka syariat. 

Pada masa kini, khilafiyah memiliki pengaruh nyata dalam kehidupan beragama sehari-
hari. Mulai dari tata cara ibadah, hukum muamalah, hingga respons terhadap isu sosial, 
semuanya sering merujuk pada perbedaan antar mazhab. Memahami khilafiyah membantu 
umat Islam bersikap dewasa, memilih pendapat yang sesuai dengan kebutuhan pribadi dan 
sosial. Yusuf al Qaradawi menegaskan, dalam memilih pendapat fikih, pertimbangan 
kemudahan dan kemaslahatan tetap penting, namun landasan ilmiah jangan diabaikan (Al 
Qaradawi, 1998). Dalam konteks kelembagaan, khilafiyah juga relevan untuk organisasi 
keagamaan dan lembaga fatwa. Isa Ansori menunjukkan, perbedaan metode ijtihad antar 
lembaga fikih memang menghasilkan corak hukum yang berbeda, namun semuanya tetap 
dalam koridor syariat (Ansori, 2014). Ini menunjukkan, pluralitas pendapat dapat dikelola 
secara konstruktif. 

Sikap toleran merupakan kunci utama dalam menghadapi khilafiyah. Toleransi di sini 
bukan berarti semua pendapat sama benarnya, tetapi mengakui bahwa perbedaan ijtihad 
memiliki dasar ilmiah. Dalam jurnal yang dikaji, jelas ditegaskan bahwa perbedaan fikih harus 
dipandang sebagai rahmat, pendorong harmoni dalam kehidupan umat Islam (Ansori, 2014). 
Hal ini sejalan dengan prinsip tasamuh yang telah lama hidup dalam tradisi fikih klasik. Jika kita 
melihat literatur klasik, para imam mazhab saling menghormati. Imam Syafi’i bahkan pernah 
mengatakan, pendapatnya benar tetapi mungkin saja salah, dan pendapat orang lain salah 
tetapi mungkin benar. Pernyataan sederhana ini menunjukkan sikap ilmiah yang jujur dan 
menghargai perbedaan. Review ini bertujuan memberikan pemahaman yang lebih dalam 
mengenai khilafiyah dalam fikih Islam melalui pendekatan perbandingan mazhab. Kajian ini 
mengidentifikasi bentuk-bentuk khilafiyah yang muncul dalam praktik fikih dan menjelaskan 
dasar metodologisnya. Selain itu, review ini juga membandingkan pendapat empat mazhab 
utama untuk menunjukkan pola perbedaan dan titik temu yang dapat dimanfaatkan secara 
praktis. 

Kajian ini membahas khilafiyah dari aspek sumber hukum, metode istinbath, dan 
penerapan hukum. Dengan merujuk pada jurnal Isa Ansori dan literatur lainnya, khilafiyah 
ditempatkan sebagai produk ijtihad yang kontekstual dan dinamis (Ansori, 2014). 
Perbandingan dilakukan untuk menelusuri bagaimana mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan 
Hambali berbeda dalam merespons masalah fikih. Pendekatan ini membantu pembaca melihat 
bahwa perbedaan hasil hukum berakar dari perbedaan cara berpikir dan menimbang dalil. 
Berdasarkan latar belakang tersebut, pertanyaan penelitian yang diajukan adalah: Apa faktor 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 752 

utama penyebab perbedaan pendapat antar mazhab dalam fikih Islam? Bagaimana perbedaan 
metode istinbath hukum di antara mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hambali? Pertanyaan ini 
diarahkan untuk menggali sisi metodologis khilafiyah, agar dapat memberi kontribusi teoritis 
dan praktis bagi pengembangan studi fikih kontemporer. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur atau library research. Pilihan ini 
memang relevan karena pusat pembahasannya terletak pada pemikiran, konsep, serta 
konstruksi metodologis para ulama fikih. Semua itu terdokumentasi dalam karya tulis, baik 
berupa kitab klasik maupun jurnal ilmiah mutakhir. Dengan demikian, studi literatur membuka 
jalan untuk menelusuri perkembangan konsep khilafiyah secara historis, sistematis, dan 
analitis tanpa harus turun langsung ke lapangan. Menurut Zed, dalam penelitian kepustakaan, 
teks menjadi sumber utama data, sementara peneliti sendirilah yang menafsirkan makna dan 
hubungan antar konsep (Zed, 2008). Jika membahas khilafiyah, pendekatan library research 
memang tidak bisa ditinggalkan. Sebab, perbedaan pendapat antar mazhab bersumber dari 
konstruksi keilmuan yang tumbuh melalui tradisi penulisan. Seluruh diskusi mengenai metode 
istinbath hukum, validitas dalil, dan arah ijtihad tercatat rapi dalam literatur fikih maupun usul 
fikih. Isa Ansori bahkan menegaskan bahwa perbedaan fikih muncul dari orientasi dan metode 
ijtihad yang berkembang dalam tradisi keilmuan Islam. Karena itu, studi literatur merupakan 
pendekatan yang paling tepat (Ansori, 2014). 

Penelitian ini bersifat kualitatif. Tujuannya adalah memahami makna, pola, dan struktur 
khilafiyah dalam fikih Islam. Dengan pendekatan kualitatif, saya dapat mendalami argumentasi 
para ulama, logika penalaran hukum, serta latar belakang epistemologis yang memunculkan 
perbedaan pendapat. Fokusnya bukan pada menghitung frekuensi perbedaan, melainkan 
menelaah kualitas argumen beserta relevansinya terhadap praktik keagamaan masa kini. 
Sumber data terbagi menjadi dua: primer dan sekunder. Pembagian ini penting untuk menjaga 
ketepatan rujukan dan menguatkan analisis. Sumber primer utamanya berupa jurnal ilmiah 
yang secara langsung membahas metode ijtihad, khilafiyah, dan perbandingan fikih. Artikel Isa 
Ansori mengenai perbedaan orientasi dan metode ijtihad dalam fikih Islam di Indonesia 
(Ansori, 2014) menjadi salah satu rujukan utama. Artikel ini menawarkan analisis metodologis 
yang jelas terkait perbedaan pendekatan ijtihad dan pengaruhnya terhadap corak fikih. 
Penjelasan Ansori tentang hubungan antara orientasi ijtihad dan metode istinbath hukum 
menjadi fondasi penting dalam memahami khilafiyah secara struktural. 

Di samping itu, saya juga menggunakan jurnal-jurnal lain yang membahas fikih 
perbandingan, usul fikih, dan maqasid syariah untuk memperkaya sudut pandang. Misalnya, 
kajian Wael B. Hallaq tentang sejarah teori hukum Islam dipilih untuk memahami fungsi 
mazhab sebagai institusi keilmuan yang mengelola perbedaan ijtihad (Hallaq, 2009). Jurnal dan 
buku akademik kontemporer memang penting karena mampu menghubungkan pemikiran 
klasik dengan konteks modern. Sumber data sekunder dalam penelitian ini diperoleh dari 
kitab-kitab fikih klasik dan kontemporer yang mewakili pandangan empat mazhab besar. Kitab 
klasik seperti Al Risalah karya Imam Syafi’i dan Al Muwafaqat karya Al Shatibi menjadi rujukan 
utama untuk menelusuri akar metodologis khilafiyah. Al Risalah mengulas fondasi usul fikih 
dan penetapan dalil, sedangkan Al Muwafaqat menyoroti tujuan syariat serta alasan di balik 
perbedaan hukum. Karya-karya fikih dari mazhab Hanafi dan Maliki juga dibahas, khususnya 
terkait qiyas, istihsan, dan maslahat. Seluruh referensi ini membantu mengidentifikasi prinsip-
prinsip dasar dari masing-masing mazhab dalam merespons persoalan hukum. 

Literatur kontemporer, seperti tulisan Yusuf al Qaradawi tentang fikih prioritas dan 
kemudahan hukum, dipilih untuk menilai apakah khilafiyah masih relevan di tengah tantangan 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 753 

modern umat Islam. Literatur semacam ini menunjukkan bahwa perbedaan antar mazhab tidak 
harus menjadi sumber perpecahan, bahkan bisa dimanfaatkan secara fungsional selama tetap 
berada dalam kerangka metodologis Islam. Dalam teknik pengumpulan data, peneliti 
melakukan penelusuran sistematis terhadap literatur yang relevan. Kata kunci seperti 
khilafiyah, ikhtilaf ulama, perbandingan mazhab, dan metode istinbath hukum digunakan 
sebagai alat pencarian utama. Setiap literatur yang ditemukan disaring lagi berdasarkan 
relevansi, kredibilitas penulis, serta sejauh mana kontribusinya terhadap kajian fikih. Peneliti 
membaca sumber-sumber tersebut secara mendalam, mencatat argumentasi utama dan 
kerangka metodologisnya. Kutipan langsung maupun tidak langsung dicatat lengkap dengan 
nama penulis dan tahun terbitnya untuk menjaga akurasi. Metode ini sesuai dengan pandangan 
Creswell mengenai pentingnya ketelitian dalam penelitian kualitatif berbasis literatur. 

Pada tahap analisis data, peneliti menggunakan dua pendekatan: analisis deskriptif 
komparatif dan analisis tematik khilafiyah. Kedua teknik ini dijalankan secara bersamaan agar 
hasil analisis menjadi komprehensif dan mendalam. Analisis deskriptif komparatif berfokus 
pada pemaparan dan perbandingan sistematis pandangan empat mazhab fikih. Setiap mazhab 
dianalisis berdasarkan sumber hukum, metode istinbath, dan kecenderungan pendekatan 
hukumnya. Analisis deskriptif menyajikan data sesuai literatur, sementara analisis komparatif 
menguraikan persamaan dan perbedaan antar mazhab. Peneliti biasanya mendeskripsikan 
terlebih dahulu ciri metodologis tiap mazhab, kemudian membandingkannya dalam isu-isu 
tertentu. Sebagai contoh, perbandingan antara penggunaan qiyas di mazhab Hanafi dan 
pembatasan ra’yu di mazhab Hambali memperlihatkan bahwa perbedaan metode memang 
menghasilkan perbedaan hukum. Isa Ansori sendiri menegaskan bahwa perbedaan metode 
ijtihad langsung berpengaruh pada hasil fikih yang dihasilkan. Pernyataan ini menjadi landasan 
utama analisis komparatif dalam penelitian ini. 

Analisis deskriptif komparatif juga digunakan untuk menilai dampak praktis khilafiyah. 
Dengan membandingkan pendapat antar mazhab, peneliti menunjukkan bahwa setiap mazhab 
sebenarnya menawarkan solusi hukum yang sah untuk konteks yang berbeda. Cara ini 
membantu pembaca melihat khilafiyah sebagai sesuatu yang fungsional, bukan sekadar 
perbedaan yang saling bertentangan. Analisis tematik khilafiyah ini menitikberatkan pada 
pengelompokan data ke dalam tema-tema utama yang berkaitan langsung dengan khilafiyah. 
Tema yang diangkat jelas: mulai dari sumber perbedaan pendapat, metode istinbath hukum, 
peran konteks sosial, hingga implikasi toleransi antar mazhab. Pada setiap bagian, saya 
sambungkan pandangan ulama klasik dan kontemporer, jadi bukan cuma membandingkan, tapi 
juga menelusuri bagaimana pola pikir mereka mengalami perkembangan. Pendekatan tematik 
seperti ini memudahkan peneliti untuk menemukan pola-pola konsisten di balik perbedaan 
antar mazhab. Misalnya, ketika membahas metode istinbath hukum, saya tekankan bagaimana 
qiyas, istihsan, dan maslahat digunakan secara berbeda di tiap mazhab. Al Shatibi pernah 
menyatakan, perbedaan ini justru bersumber dari cara masing-masing memahami tujuan 
syariat (Al Shatibi, 2005). Dari titik ini, saya tarik kaitan ke pandangan kontemporer mengenai 
fleksibilitas hukum Islam. 

Analisis tematik juga menjadi alat penting untuk menilai apakah khilafiyah masih relevan 
bagi umat Islam saat ini. Tema toleransi dan kemaslahatan saya ulas dengan mempertemukan 
pernyataan ulama klasik dan pemikir modern. Yusuf al Qaradawi menegaskan bahwa 
perbedaan pendapat harus dikelola berdasarkan prinsip kemudahan dan kemaslahatan umat 
(Al Qaradawi, 1998). Pendekatan seperti ini menunjukkan khilafiyah memiliki nilai praktis yang 
nyata dalam kehidupan modern. Terkait keabsahan data, saya jaga dengan melakukan 
triangulasi sumber. Jadi, saya membandingkan berbagai pendapat dari jurnal ilmiah, kitab 
klasik, dan literatur kontemporer. Tidak ada yang saya ambil dari satu sumber saja, semuanya 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 754 

dikonfirmasi melalui beberapa referensi relevan. Tujuannya jelas, agar analisis ini bebas dari 
bias penafsiran dan dapat dipercaya. Selain itu, saya menggunakan kutipan langsung dengan 
mencantumkan nama penulis dan tahun terbit. Transparansi akademik tetap saya pegang. 
Setiap interpretasi saya dasarkan pada argumen yang bisa dilacak ke sumber aslinya. Dengan 
cara ini, metodologi review yang saya terapkan membangun fondasi kuat untuk memahami 
khilafiyah secara ilmiah, sistematis, dan tetap aplikatif. 
 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Dalam fikih Islam, khilafiyah adalah perbedaan pandangan di antara para mujtahid dalam 
menetapkan hukum syariat untuk masalah yang tidak memiliki dalil qath’i, baik dari segi 
penetapan maupun penunjukan dalilnya. Al Jurjani mendefinisikan khilaf sebagai perbedaan 
pendapat antara dua pihak atau lebih, di mana masing-masing memiliki argumen yang dapat 
dipertanggungjawabkan (Al Jurjani, 1985). Di dalam fikih, perbedaan ini muncul pada wilayah 
ijtihadiyyah wilayah yang memang membuka ruang penalaran dan interpretasi hukum. Al 
Shatibi melihat khilafiyah sebagai konsekuensi alami dari ijtihad. Syariat datang melalui teks-
teks terbatas, sementara realitas manusia terus berubah dan berkembang (Al Shatibi, 2005). 
Karena itu, selama ijtihad dilakukan dengan dasar keilmuan yang cukup, perbedaan pendapat 
pasti timbul dan tidak bisa dihindari. Isa Ansori menegaskan, khilafiyah muncul karena 
perbedaan orientasi dan metode ijtihad, bukan karena perbedaan sumber ajaran Islam (Ansori, 
2014). Legitimasi khilafiyah berasal dari praktik sahabat Nabi sendiri. Banyak riwayat 
menunjukkan sahabat berbeda dalam memahami perintah Nabi, tetapi mereka tidak saling 
menyalahkan. Ibn Qayyim al Jawziyyah menulis, perbedaan pendapat di kalangan sahabat 
menunjukkan syariat memang memberi ruang bagi variasi pemahaman, asalkan niatnya 
mencari kebenaran (Ibn Qayyim, 1991). Hadis tentang ijtihad juga menjadi landasan penting. 
Nabi Muhammad menyatakan, mujtahid yang benar mendapat dua pahala, yang keliru tetap 
mendapat satu pahala. Artinya, proses ijtihad yang sah tetap bernilai, walaupun hasilnya tidak 
selalu tepat. Yusuf al Qaradawi mempertegas, khilafiyah yang berbasis ijtihad adalah rahmat 
dan menunjukkan fleksibilitas hukum Islam (Al Qaradawi, 1998). 
 
Jenis khilafiyah 
Khilafiyah tanawwu‘ 

Khilafiyah tanawwu‘ adalah perbedaan berupa variasi praktik. Semua variasi ini memiliki 
dasar dalil yang sah, tidak saling membatalkan, bahkan saling melengkapi. Contohnya: variasi 
bacaan doa iftitah atau cara mengangkat tangan saat shalat. Al Nawawi menyarankan agar 
variasi seperti ini diamalkan secara bergantian supaya sunnah tetap hidup dan terasa (Al 
Nawawi, 2003). 
 
Khilafiyah taḍādd 

Khilafiyah tad a dd berbeda. Ini perbedaan yang saling bertentangan, satu pendapat 
menetapkan hukum tertentu, yang lain sebaliknya. Perbedaan ini timbul dari cara menilai dalil, 
metode istinbath, atau penerimaan terhadap sumber hukum. Al Shatibi menegaskan, khilafiyah 
jenis ini tetap sah selama masih berada dalam wilayah ijtihad dan tidak menyentuh perkara 
ushul (Al Shatibi, 2005). 
 
Etika menyikapi perbedaan mazhab 

Sikap utama dalam menghadapi khilafiyah adalah tasamuh toleransi dan menghormati 
ijtihad ulama. Imam Syafi’i pernah mengatakan, pendapatnya benar tapi mungkin salah, dan 
pendapat orang lain salah tapi mungkin benar. Ini mencerminkan sikap ilmiah dan keterbukaan 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 755 

terhadap perbedaan. Isa Ansori juga mengingatkan, perbedaan dalam fikih seharusnya 
membuat kita saling menghormati, bukan merasa paling benar dan menutup pintu diskusi 
(Ansori, 2014). 
 
GAMBARAN UMUM EMPAT MAZHAB 
Mazhab Hanafi 

Abu Hanifah al Nu’man mendirikan mazhab Hanafi di Kufah pada abad kedua Hijriah. Kota 
Kufah sendiri memiliki latar belakang sosial yang sangat beragam, sehingga tidak 
mengherankan jika mazhab ini sangat mengandalkan rasio. Sumber hukumnya jelas: Al Quran, 
Sunnah, ijma sahabat, qiyas, dan istihsan. Istihsan ini muncul ketika qiyas dianggap 
menghasilkan hukum yang terasa kurang adil atau tidak sesuai kemaslahatan. Al Sarakhsi 
menyebut istihsan sebagai bentuk keadilan yang lebih halus dalam menetapkan hukum (Al 
Sarakhsi, 1993). Ciri khas metode istinbath mazhab Hanafi terletak pada fleksibilitas dan 
rasionalitasnya. Karena itu, banyak persoalan muamalah dan hukum perdata Islam akhirnya 
merujuk kepada mazhab ini. 
 
Mazhab Maliki 

Malik bin Anas mendirikan mazhab Maliki di Madinah. Yang menjadi kekhasan mazhab 
ini adalah penggunaan amal ahl Madinah sebagai sumber hukum. Praktik masyarakat Madinah 
dianggap paling dekat dengan apa yang dilakukan Nabi dan para sahabat. Selain Al Quran dan 
Sunnah, mazhab Maliki juga sangat mengembangkan konsep maslahat mursalah. Al Qurtubi 
mengatakan, mazhab Maliki selalu mempertimbangkan dampak sosial dari setiap hukum (Al 
Qurtubi, 2006). Dalam hal hadis, mereka sangat selektif dan selalu mempertimbangkan 
kesesuaiannya dengan praktik penduduk Madinah. Oleh karena itu, mazhab Maliki banyak 
digunakan dalam kebijakan sosial dan hukum publik. 
 
Mazhab Syafi‘i 

Mazhab Syafi’i lahir melalui Muhammad bin Idris al Syafi’i. Kontribusi terbesarnya adalah 
menyusun ushul fikih secara sistematis melalui kitab Al Risalah. Mazhab ini menempatkan 
hadis sahih sebagai sumber hukum utama setelah Al Quran, dan sangat membatasi penggunaan 
ra’yu. Al Syafi’i menolak istihsan karena menurutnya terlalu subjektif (Al Syafi’i, 2004). Dengan 
pendekatan metodologis yang ketat, mazhab Syafi’i memiliki keunggulan di bidang ibadah dan 
hukum ritual. Tidak heran, mazhab ini dianut secara luas di Asia Tenggara. 
 
Mazhab Hanbali 

Ahmad bin Hanbal mendirikan mazhab Hanbali. Pendekatannya sangat tekstual. Al Quran, 
Sunnah, dan atsar sahabat menjadi prioritas utama. Qiyas hanya digunakan jika benar-benar 
diperlukan. Ibn Qudamah menegaskan, mazhab Hanbali sangat berhati-hati menggunakan 
rasio demi menjaga kemurnian nash (Ibn Qudamah, 1997). Pendekatan seperti ini sering 
dijadikan rujukan, terutama dalam perkara akidah dan ibadah yang memang membutuhkan 
kehati-hatian ekstra terhadap teks. 
 
Perbandingan Khilafiyah Dalam Isu Fikih 
Ibadah 
Qunut Subuh  

Mazhab Syafi’i menegaskan qunut Subuh sunnah dilakukan terus-menerus. Mereka 
merujuk pada hadis Anas bin Malik yang menyebutkan Nabi SAW selalu qunut pada Subuh (Al 
Nawawi, 2003). Maliki juga menganjurkan qunut Subuh, namun dengan redaksi doa berbeda. 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 756 

Hanafi dan Hanbali berpandangan lain. Mereka tidak menyunnahkan qunut Subuh secara rutin 
qunut hanya dilakukan dalam situasi khusus seperti qunut nazilah. Perbedaan ini bermula dari 
cara masing-masing mazhab memahami hadis dan praktik sahabat. 
 
Menyentuh lawan jenis membatalkan wudhu  

Syafi’i berpendapat, menyentuh lawan jenis tanpa penghalang membatalkan wudhu. 
Sebabnya, Syafi’i memahami QS Al-Maidah ayat 6 secara literal. Hanafi mengambil sikap 
berbeda: wudhu hanya batal jika sentuhan disertai syahwat, karena menafsirkan ayat itu 
sebagai jima. Maliki dan Hanbali memilih posisi tengah, memasukkan unsur syahwat dalam 
penentuan hukum. Semua perbedaan ini bersumber dari cara menafsirkan bahasa dan metode 
istinbath (Al Zuhaili, 2004). 
 
Bacaan basmalah dalam shalat  

Menurut Syafi’i, membaca basmalah wajib sebab dianggap bagian dari Al-Fatihah. Hanafi 
dan Hanbali tidak mewajibkan basmalah, bahkan sering membacanya secara sirr atau tidak 
membaca sama sekali. Maliki, lebih tegas, tidak menganjurkan basmalah dalam shalat fardhu. 
Perbedaan ini muncul dari ragam riwayat hadis dan penilaian status basmalah itu sendiri. 
 
Muamalah 
Jual beli tertentu  

Hanafi membolehkan beberapa bentuk jual beli yang ditolak mazhab lain, seperti jual beli 
salam, dengan syarat tertentu. Pertimbangannya adalah kebutuhan masyarakat. Syafi’i lebih 
ketat, menuntut kejelasan objek akad. Maliki menilai sahnya akad dari segi kemaslahatan dan 
kebiasaan masyarakat. Sumber perbedaan ini terletak pada penggunaan istihsan dan urf (Al 
Kasani, 2003). 
 
Syarat sah akad  

Hanafi menekankan ijab qabul sebagai inti akad. Syafi’i menambah syarat formal yang 
lebih detail. Maliki memberi ruang lebih pada praktik kebiasaan masyarakat. Hanbali 
cenderung tekstual. Semua ini berakar dari cara masing-masing mazhab memahami konsep 
ridha dan akad dalam syariat. 
 
Hukum keluarga 
Wali nikah  

Hanafi membolehkan perempuan dewasa menikahkan dirinya sendiri tanpa wali. Syafi’i, 
Maliki, dan Hanbali tidak sepakat mereka mewajibkan wali, berdasarkan hadis بولي إلا نكاح لا . 
Lagi-lagi, semua berpulang pada penilaian kekuatan hadis dan cara memandang otoritas dalam 
pernikahan (Ibn Rushd, 1995). 
 
Talak  

Syafi’i dan Hanafi menganggap talak tiga sekaligus jatuh tiga. Hanbali, dalam pendapat 
tertentu, menghitungnya satu. Maliki memiliki aturan khusus, mempertimbangkan niat dan 
konteks. Perbedaan ini muncul dari tafsir berbeda mengenai praktik sahabat dan tujuan 
melindungi keluarga. Keseluruhan perbandingan ini menunjukkan khilafiyah di empat mazhab 
berpijak pada metodologi istinbath yang berbeda. Semua perbedaan ini sah secara ilmiah, dan 
memberikan pilihan hukum yang bisa disesuaikan dengan konteks serta kebutuhan umat. 
 
 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 757 

Faktor Penyebab Perbedaan Mazhab 
Perbedaan pemahaman dalil Al Qur’an dan hadis 

Perbedaan dalam memahami dalil Al Qur’an dan hadis merupakan akar utama munculnya 
berbagai mazhab dalam fikih Islam. Semua imam mazhab sepakat bahwa Al Qur’an dan Sunnah 
adalah sumber hukum utama. Namun, cara mereka menafsirkan lafaz, konteks, hingga cakupan 
makna sering kali berbeda. Hal ini paling nyata terlihat pada ayat atau hadis zanni al dalalah 
dalil yang memang mengandung lebih dari satu kemungkinan makna. Al Shatibi pernah 
menyatakan bahwa perbedaan dalam memahami nash sebenarnya merupakan konsekuensi 
dari bahasa Arab yang kaya dan sangat kontekstual (Al Shatibi, 2005). Contohnya adalah Imam 
Abu Hanifah yang lebih mempertimbangkan makna rasional dan dampak hukum saat 
memahami dalil. Berbeda dengan Imam Ahmad bin Hanbal yang sangat hati-hati dan cenderung 
memegang makna literal dari teks. Dalam jurnalnya, Isa Ansori menegaskan bahwa perbedaan 
orientasi ijtihad seperti ini langsung memengaruhi cara para ulama memahami dan 
menerapkan dalil syar’i (Ansori, 2014). Jelas, perbedaan penafsiran dalil bukanlah 
penyimpangan, melainkan bagian dari proses ilmiah dalam ijtihad. 
 
Perbedaan kualitas dan penerimaan hadis 

Faktor penting lainnya adalah cara menilai kualitas dan menerima hadis. Setiap imam 
mazhab hidup di lingkungan yang berbeda, sehingga akses mereka ke hadis juga tidak sama. 
Hadis yang diterima Imam Malik di Madinah belum tentu sampai ke Imam Abu Hanifah di Kufah. 
Selain itu, standar penerimaan hadis pun berbeda-beda. Mazhab Syafi’i dan Hanbali biasanya 
menerima hadis ahad sahih untuk menetapkan hukum, sedangkan mazhab Hanafi lebih selektif, 
bahkan lebih memilih qiyas jika hadis ahad dianggap bertentangan dengan prinsip dasar Al 
Qur’an. Al Nawawi menjelaskan bahwa perbedaan dalam menilai sanad dan matan hadis 
menjadi faktor utama munculnya ikhtilaf ulama (Al Nawawi, 2003). Isa Ansori juga menulis, 
perbedaan metode pentarjihan hadis bisa berujung pada perbedaan hasil fikih yang ditetapkan 
para ulama (Ansori, 2014). Dari sini terlihat bahwa perbedaan mazhab tidak muncul karena 
menolak hadis, melainkan karena standar ilmiah dalam menilai hadis memang tidak sama. 
 
Metode ushul fikih yang berbeda 

Sumber lain dari perbedaan mazhab adalah metode ushul fikih yang digunakan para 
imam. Ushul fikih menjadi kerangka berpikir dalam menggali hukum dari dalil. Mazhab Hanafi, 
misalnya, mengembangkan qiyas dan istihsan secara luas. Maliki menekankan maslahat 
mursalah dan amal ahl Madinah. Syafi’i menyusun ushul fikih dengan sangat sistematis dan 
membatasi penggunaan ra’yu. Hanbali menggunakan qiyas secara terbatas, lebih 
mengutamakan atsar. Metode yang berbeda ini menyebabkan satu masalah bisa menghasilkan 
hukum yang berbeda pula. Al Kasani menjelaskan bahwa istihsan dalam mazhab Hanafi 
digunakan untuk menghindari kesulitan hukum akibat qiyas murni (Al Kasani, 2003). 
Sementara Imam Syafi’i menolak istihsan karena dianggap membuka peluang subjektivitas (Al 
Syafi’i, 2004). Perbedaan ini menegaskan bahwa khilafiyah berakar pada kerangka metodologis 
yang sah dan teruji. 
 
Konteks sosial dan geografis imam mazhab 

Terakhir, jangan lupakan konteks sosial dan geografis yang turut membentuk pola pikir 
para imam mazhab. Imam Abu Hanifah hidup di Kufah, kota dengan banyak problem sosial dan 
akses hadis yang terbatas. Kondisi ini memaksa penggunaan rasio secara intensif. Imam Malik 
tinggal di Madinah, kota yang kaya tradisi sahabat; praktik penduduk Madinah dijadikan 
sumber hukum. Imam Syafi’i mengalami dua fase besar di Irak dan Mesir, dan ini jelas 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 758 

memengaruhi perubahan sikap dan pendapatnya. Imam Ahmad hidup di Baghdad pada masa 
hadis sangat berkembang, sehingga pendekatannya menjadi sangat tekstual. Wael B. Hallaq 
menegaskan bahwa mazhab fikih selalu terhubung erat dengan konteks sosial tempat ia 
tumbuh (Hallaq, 2009). Isa Ansori juga menyebutkan bahwa perubahan sosial mendorong 
perbedaan pendekatan ijtihad dan melahirkan corak fikih yang beragam (Ansori, 2014). Faktor 
ini memperjelas bahwa perbedaan mazhab itu wajar, sangat kontekstual, dan merupakan 
respon terhadap realitas umat. 
 
Implikasi Khilafiyah Bagi Umat Islam 
Dampak khilafiyah dalam praktik ibadah 

Khilafiyah terasa langsung dalam pelaksanaan ibadah sehari-hari umat Islam. Perbedaan 
pandangan tentang qunut, bacaan shalat, atau hal-hal yang membatalkan wudhu sering muncul 
di tengah masyarakat. Tak jarang perbedaan ini membingungkan, bahkan bisa memicu saling 
menyalahkan, khususnya jika tidak dipahami dengan benar. Namun, jika khilafiyah dipahami 
secara baik, umat Islam dapat melihat bahwa keragaman dalam ibadah memiliki dasar ilmiah 
yang kuat. Al Nawawi pernah menegaskan bahwa variasi dalam ibadah merupakan bagian dari 
sunnah yang justru harus dipelihara (Al Nawawi, 2003). Yusuf al Qaradawi juga menyatakan 
bahwa fleksibilitas dalam ibadah menjadi bukti syariat memudahkan umatnya (Al Qaradawi, 
1998). Maka, khilafiyah sebenarnya membuka peluang agar setiap Muslim dapat beribadah 
dengan nyaman, sesuai kemampuan dan kondisi masing-masing. 
 
Relevansi toleransi mazhab di masyarakat plural 

Di tengah masyarakat yang beragam, toleransi antar mazhab menjadi kebutuhan yang 
sangat penting. Umat Islam hidup berdampingan dengan sesama Muslim yang menganut 
mazhab berbeda. Tanpa pemahaman mengenai khilafiyah, perbedaan ini bisa saja berubah 
menjadi sumber konflik di internal umat. Isa Ansori menegaskan bahwa perbedaan fikih 
seharusnya menjadi pemicu saling menghormati dan memperkokoh persatuan umat (Ansori, 
2014). Jika melihat literatur klasik, para ulama terdahulu telah mempraktikkan toleransi antar 
mazhab. Ibn Taymiyyah menyatakan bahwa tidak boleh memaksakan pendapat fikih sendiri 
kepada orang lain dalam perkara ijtihadiyyah (Ibn Taymiyyah, 1995). Pandangan seperti ini 
sangat relevan untuk masyarakat modern yang menuntut sikap inklusif dan kedewasaan dalam 
beragama. 
 
Khilafiyah sebagai rahmat, bukan konflik 

Khilafiyah sering disebut sebagai rahmat, karena perbedaan pendapat justru 
menghasilkan alternatif solusi hukum bagi umat Islam. Dengan adanya perbedaan, hukum 
Islam dapat tetap relevan dalam berbagai situasi dan konteks. Al Shatibi menegaskan bahwa 
tujuan utama syariat adalah kemaslahatan, dan perbedaan ijtihad merupakan sarana untuk 
mencapainya (Al Shatibi, 2005). Isa Ansori menutup pembahasannya dengan menegaskan 
bahwa perbedaan mazhab harus dilihat sebagai rahmat Allah yang memperkaya khazanah fikih 
sekaligus memperkuat persatuan umat (Ansori, 2014). Jika umat Islam memiliki cara pandang 
seperti ini, khilafiyah tidak lagi dianggap sebagai sumber konflik, melainkan sebagai kekuatan 
intelektual dan spiritual dalam Islam. Pemahaman ini sangat penting agar umat mampu 
mengelola perbedaan dengan baik, serta menjadikan fikih sebagai pedoman hidup yang 
kontekstual dan menentramkan. 
 
Kritik Dan Sintesis Literatur 
Kelebihan artikel atau jurnal yang direview 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 759 

Artikel Isa Ansori memiliki sejumlah nilai akademik yang patut dihargai. Secara khusus, 
penulis dengan jelas menempatkan perbedaan fikih dalam kerangka metodologi ijtihad. Ia tidak 
hanya menguraikan ragam praktik, namun juga menelusuri akar perbedaan hingga ke orientasi 
dan metode ijtihad yang digunakan oleh lembaga dan para ulama fikih. Cara pandang ini sangat 
membantu pembaca memahami bahwa khilafiyah muncul dari proses intelektual, bukan 
sekadar tradisi atau budaya lokal (Ansori, 2014). Keunggulan lain dari artikel ini terletak pada 
cara penulis memadukan sumber klasik dan kontemporer. Tokoh-tokoh seperti Imam al 
Nawawi, al Ghazali, dan Ibn Taymiyyah diangkat dan dihubungkan secara langsung dengan 
konteks fikih di Indonesia. Hal ini menegaskan kesinambungan antara warisan keilmuan Islam 
klasik dan realitas keagamaan saat ini. Kontribusi kontekstualnya juga sangat penting. Ansori 
membahas perbedaan ijtihad dalam praktik keagamaan di Indonesia, memperlihatkan bahwa 
khilafiyah bukan hanya teori abstrak, melainkan fenomena nyata yang hidup dan berdampak 
dalam praktik keagamaan masyarakat. Selain itu, artikel ini menonjolkan pesan toleransi dan 
moderasi. Penulis secara tegas menyampaikan bahwa perbedaan fikih adalah rahmat yang 
mendorong terciptanya harmoni, bukan sumber perpecahan. Penekanan pada nilai tasamuh 
dan tawazun ini sejalan dengan tradisi fikih Ahl al Sunnah wa al Jama’ah, sebagaimana 
tergambar dalam literatur klasik (Al Shatibi, 2005). 
 
Kelemahan atau keterbatasan artikel 

Walaupun memiliki banyak keunggulan, artikel ini juga memiliki sejumlah keterbatasan. 
Fokus pembahasan lebih banyak pada perbedaan orientasi dan metode ijtihad di lembaga fikih 
Indonesia, sehingga pembahasan perbandingan empat mazhab secara global masih terasa 
dangkal. Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali memang disebutkan, namun analisis 
perbandingan langsung antar mazhab dalam isu fikih tertentu belum dilakukan secara 
mendalam. Selain itu, artikel kurang membahas implikasi khilafiyah terhadap isu-isu fikih 
kontemporer global seperti keuangan syariah modern, bioetika, atau hukum keluarga lintas 
negara. Padahal, kerangka metodologis yang telah dijelaskan sebenarnya memiliki potensi 
besar untuk dikembangkan ke area tersebut. Kekurangan lain adalah pendekatannya yang 
masih bersifat deskriptif-analitis. Sintesis kritis antara mazhab, atau antara tradisi keilmuan 
klasik dan modern, belum terlalu terasa kuat. 
 
Perbandingan antar sumber literatur 

Jika dibandingkan dengan literatur fikih klasik, artikel Isa Ansori memiliki keunggulan 
kontekstual yang sulit ditemukan pada kitab seperti Al Muwaththa’ Imam Malik atau Al Umm 
Imam Syafi’i. Kitab-kitab tersebut sangat kokoh dalam argumentasi normatif dan metodologis, 
namun kurang membahas dinamika sosial masa kini. Artikel ini justru berfungsi sebagai 
jembatan antara tradisi klasik dan konteks modern. Dibandingkan dengan Wael B. Hallaq yang 
membahas sejarah dan teori hukum Islam secara global, Ansori lebih fokus pada praktik dan 
dampak sosial fikih di tingkat lokal. Hallaq menawarkan kerangka teoretis yang luas mengenai 
peran mazhab sebagai institusi hukum (Hallaq, 2009), sementara Ansori menerapkan konsep 
tersebut pada realitas umat. Keduanya saling melengkapi dalam memperkaya pemahaman 
tentang khilafiyah. Sementara itu, jika dibandingkan dengan Yusuf al Qaradawi yang lebih 
menyoroti fikih kemudahan dan prioritas Ansori cenderung menegaskan legitimasi 
metodologis atas perbedaan, bukan sekadar memilih pendapat yang paling maslahat. Al 
Qaradawi membahas bagaimana umat memilih pendapat paling bermanfaat (Al Qaradawi, 
1998), sedangkan Ansori mengulas alasan ilmiah sahnya perbedaan tersebut. 
 
 



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia 
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430 

Vol. 5 No. 1 Januari 2026 
 

  
Faija Musa’ad, dkk. – Universitas Muhammadiyah Makassar 760 

Celah penelitian yang belum banyak dikaji 
Dari sintesis ini, masih terdapat sejumlah ruang penelitian yang terbuka lebar. Kajian 

perbandingan mendalam antara empat mazhab dalam isu fikih kontemporer jelas masih jarang 
dilakukan. Penelitian di masa depan dapat menguji penerapan metode istinbath Hanafi, Maliki, 
Syafi’i, dan Hanbali pada isu-isu modern seperti ekonomi digital atau teknologi medis. 
Penelitian empiris mengenai pemahaman khilafiyah di tingkat akar rumput umat Islam juga 
masih sangat minim. Mayoritas literatur cenderung normatif dan teoretis, sedangkan studi 
tentang bagaimana umat memahami dan mempraktikkan perbedaan mazhab masih sangat 
jarang. Terakhir, dialog metodologis antara fikih klasik dan pendekatan maqasid syariah 
kontemporer juga perlu didalami lebih lanjut. Masih banyak ruang untuk memperluas dan 
memperdalam diskusi ini agar semakin relevan dengan kebutuhan zaman. 
 
KESIMPULAN 

Ulasan ini menegaskan bahwa khilafiyah merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari 
fikih Islam. Perbedaan mazhab tidak hanya berkaitan dengan penafsiran dalil, melainkan juga 
menyentuh aspek penilaian hadis, metode ushul fikih, serta faktor sosial dan geografis para 
imam. Artikel yang diulas secara jelas memperlihatkan bahwa perbedaan semacam ini sah 
secara ilmiah dan memiliki akar kuat dalam tradisi keilmuan Islam (Ansori, 2014). Khilafiyah 
berjalan seiring dengan keberadaan empat mazhab utama. Setiap mazhab memiliki pendekatan 
metodologis yang berbeda, namun saling melengkapi satu sama lain. Melalui perbandingan 
mazhab, kita dapat melihat bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan responsif terhadap 
perubahan, tanpa meninggalkan landasan normatifnya. Pemahaman yang menyeluruh 
terhadap khilafiyah justru membuka jalan bagi umat Islam untuk menjadikan perbedaan 
pendapat sebagai sumber solusi hukum yang beragam. Sikap moderat menjadi kunci utama 
dalam menyikapi khilafiyah. Moderasi di sini bukan berarti mengaburkan kebenaran, 
melainkan menunjukkan kesadaran atas keterbatasan ijtihad manusia dan penghormatan 
terhadap pendapat yang berbeda. Ulasan ini menegaskan bahwa khilafiyah patut dipandang 
sebagai rahmat yang memperkaya khazanah fikih dan memperkuat persatuan umat. 
Pendekatan seperti ini sangat relevan, terutama bagi masyarakat Muslim masa kini yang hidup 
di tengah keragaman dan perubahan yang pesat. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Al Jurjani, Ali bin Muhammad. 1985. Al Ta’rifat. Beirut, Dar al Kutub al Ilmiyyah. 
Al Kasani, Alauddin. 2003. Bada’i al Sana’i fi Tartib al Shara’i. Beirut, Dar al Kutub al Ilmiyyah. 
Al Nawawi, Yahya bin Sharaf. 2003. Al Majmu’ Syarh al Muhadzdzab. Beirut, Dar al Fikr. 
Al Qaradawi, Yusuf. 1998. Fiqh al Ikhtilaf. Cairo, Dar al Shuruq. 
Al Qurtubi, Muhammad bin Ahmad. 2006. Al Jami’ li Ahkam al Qur’an. Cairo, Dar al Kutub al 

Misriyyah. 
Al Sarakhsi, Muhammad bin Ahmad. 1993. Al Mabsut. Beirut, Dar al Ma’rifah. 
Al Shatibi, Ibrahim bin Musa. 2005. Al Muwafaqat fi Usul al Shari’ah. Beirut, Dar al Kutub al 

Ilmiyyah. 
Al Syafi’i, Muhammad bin Idris. 2004. Al Risalah. Cairo, Dar al Hadith. 
Ansori, Isa. 2014. Perbedaan Metode Ijtihad Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah dalam Corak 

Fikih di Indonesia. Nizam, 4(1).  
Hallaq, Wael B. 2009. An Introduction to Islamic Law. Cambridge, Cambridge University Press. 
Ibn Qayyim al Jawziyyah. 1991. I’lam al Muwaqqi’in. Beirut, Dar al Kutub al Ilmiyyah. 
Ibn Qudamah. 1997. Al Mughni. Beirut, Dar al Fikr. Ibn Rushd. 1995. Bidayat al Mujtahid wa 

Nihayat al Muqtasid. Beirut, Dar al Kutub al Ilmiyyah. 
Zed, Mestika. 2008. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta, Yayasan Obor Indonesia. 


