Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
,j\/ =) E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
d Vol. 5 No. 1 Januari 2026

P

Khilafiyah Dalam Fikih Islam: Studi Literatur Perbandingan Mazhab Hanafi,
Maliki, Syafi’i, dan Hambali

Faija Musa’ad! Masyita Sawal? Abbas Baco Miro3
Universitas Muhammadiyah Makassar, Indonesial23
Email: musaadfaija@gmail.com?! masyitasawal4.ms@gmail.com?
abbas.bacomiro@unismuh.ac.id3

Abstract

This study examines the differences in Islamic jurisprudence (khilafiyyah) by comparing the four main
schools of thought (mazhab): Hanafi, Maliki, Shafi'i, and Hanbali. Khilafiyah itself refers to differences of
opinion among scholars in determining sharia law, arising from the process of ijtihad (inferiority). The
main focus of this paper is on the factors underlying these differences, the distinctive methodologies of each
school, and their impact on the religious life of Muslims. This article uses a literature study approach,
analyzing classical and contemporary fiqh literature descriptively and comparatively. The results of the
study indicate that differences do not arise by chance. These differences arise from the way scholars
understand the texts of the Qur'an and Sunnah, their attitudes toward additional sources of law, and their
consideration of the objectives of Islamic law. The Hanafi school is renowned for its use of qiyas
(equivalence) and istihsan (inferiority), making its laws highly flexible, particularly in matters of
transactions and socio-economic issues. The Maliki school differs in that it emphasizes the practices of the
inhabitants of Medina and the interests of the beneficiaries, making its approach relevant to social law and
public policy. The Shafi'is developed a highly systematic methodology for usul fiqgh, emphasizing the
strength of evidence, thus providing clarity and consistency, particularly in worship practices. The Hanbalis,
on the other hand, prioritize texts and the evidence of the Companions, limiting the use of reason, and
therefore are often used as references in matters requiring careful scrutiny of Islamic law. This research
confirms that differences between schools of thought are not fundamental contradictions in Islam. Rather,
they demonstrate the richness of complementary legal methodologies. A proper understanding of the
khilafiyah (disputation) brings numerous benefits: Muslims can choose legal opinions appropriate to their
circumstances, become more tolerant of differences, and avoid religious conflicts arising from narrow
understandings. Ultimately, a comparative study of schools of thought provides an academic and practical
basis for developing contextual, functional figh (jurisprudence) that adheres to the principles of Islamic
law.

Keywords: Caliphate; Islamic Jurisprudence; Comparison of Schools of Thought; Ijtihad; Legal Istinbath
Method; Hanafi, Maliki, Syafi'i, and Hambali

Abstrak
Penelitian ini membahas khilafiyah dalam fikih Islam dengan membandingkan empat mazhab utama:
Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hambali. Khilafiyah sendiri merujuk pada perbedaan pendapat di kalangan
ulama dalam menetapkan hukum syariat, yang lahir dari proses ijtihad. Fokus utama tulisan ini adalah
pada faktor-faktor yang melatarbelakangi munculnya perbedaan, ciri khas metodologi masing-masing
mazhab, serta dampaknya terhadap kehidupan keagamaan umat Islam. Artikel ini menggunakan
pendekatan studi pustaka, menganalisis literatur fikih klasik dan kontemporer secara deskriptif dan
komparatif. Hasil studi menunjukkan bahwa khilafiyah tidak terjadi secara kebetulan. Perbedaan ini
muncul dari cara para ulama memahami nash Al-Qur’an dan Sunnah, sikap mereka terhadap sumber
hukum tambahan, serta cara mereka mempertimbangkan tujuan hukum Islam. Mazhab Hanafi terkenal
dengan penggunaan giyas dan istihsan, sehingga hukum mereka sangat fleksibel, terutama dalam
masalah muamalah dan persoalan sosial ekonomi. Mazhab Maliki berbeda, mahzab ini menekankan
praktik penduduk Madinah dan maslahat mursalah, sehingga pendekatan mahzab ini relevan untuk
hukum sosial dan kebijakan publik. Syafi'i membangun metodologi usul fikih yang sangat sistematis,
menonjolkan kekuatan dalil, sehingga memberikan kejelasan dan konsistensi, khususnya dalam praktik
ibadah. Sedangkan Hambali lebih mengutamakan nash dan atsar sahabat, membatasi penggunaan rasio,
sehingga kerap dijadikan rujukan dalam masalah yang membutuhkan kehati-hatian tinggi terhadap teks

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 749


mailto:musaadfaija@gmail.com1
mailto:masyitasawal4.ms@gmail.com2
mailto:abbas.bacomiro@unismuh.ac.id3

Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

i

syar’i. Penelitian ini menegaskan bahwa perbedaan mazhab bukan pertentangan prinsipil dalam Islam.
Justru, perbedaan tersebut menunjukkan kekayaan metodologi hukum yang saling melengkapi.
Memahami khilafiyah dengan tepat membawa banyak manfaat: umat Islam dapat memilih pendapat
hukum yang sesuai dengan kondisi, menjadi lebih toleran terhadap perbedaan, dan terhindar dari
konflik agama akibat pemahaman yang sempit. Pada akhirnya, studi perbandingan mazhab memberikan
dasar akademik dan praktis untuk mengembangkan fikih yang kontekstual, fungsional, dan tetap
berpegang pada prinsip-prinsip syariat Islam.

Kata Kunci: Khilafiyah; Fikih Islam; Perbandingan Mazhab; I[jtihad; Metode Istinbath Hukum; Hanafi,
Maliki, Syafi’i, dan Hambali

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Kajian khilafiyah dalam fikih Islam muncul dari kenyataan sederhana: sejak awal, praktik
keagamaan umat Islam memang tidak pernah seragam. Sejarah menunjukkan, para ulama
sudah berbeda pendapat sejak generasi pertama, dan perbedaan itu semakin berkembang
seiring meluasnya wilayah Islam, kompleksitas sosial, dan keragaman persoalan hidup. Dari sini
lahir mazhab-mazhab fikih, masing-masing memiliki metode tersendiri dalam menggali hukum.
Empat mazhab besar Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hambali hingga kini masih menjadi rujukan
utama. Keberadaan mazhab-mazhab ini membuktikan bahwa hukum Islam terbentuk melalui
proses berpikir yang mendalam, terstruktur, dan selalu memperhatikan konteks. Di Indonesia,
juga di dunia Islam pada umumnya, khilafiyah sering dipahami secara sempit, hanya sebatas
perbedaan cara ibadah yang tampak di permukaan. Padahal, perbedaan ini kadang
menimbulkan perdebatan, bahkan konflik di masyarakat. Jika ditelaah secara akademik,
khilafiyah justru memperlihatkan betapa kayanya metodologi fikih dan luasnya rahmat Islam.
Isa Ansori menegaskan, perbedaan fikih muncul karena perbedaan orientasi dan metode
ijjtihad, dan semuanya sah dalam tradisi keilmuan Islam, bukan karena penyimpangan dari
sumber ajaran (Ansori, 2014). Oleh karena itu, pembahasan khilafiyah memang harus
ditempatkan dalam kerangka ilmiah agar dapat dipahami secara proporsional dan fungsional.

Secara istilah, khilafiyah berarti perbedaan pendapat di kalangan ulama dalam
menetapkan hukum syariat atas persoalan yang dalilnya tidak gath’i. Jadi, perbedaan terjadi
pada wilayah hukum yang sifatnya zanni, baik dari segi dalil maupun petunjuknya. Dalam
literatur usul fikih, khilafiyah dipahami sebagai hasil ijtihad yang berbeda, karena cara
memahami teks, menilai validitas hadis, atau metode penalaran hukum memang tidak sama. Al
Shatibi menulis, perbedaan ijtihad adalah konsekuensi logis dari keterbatasan manusia dalam
memahami maksud syariat secara menyeluruh (Al Shatibi, 2005). Dalam jurnal yang dikaji, Isa
Ansori menyebutkan bahwa khilafiyah sangat berkaitan erat dengan metode ijtihad para ulama
dan lembaga fikih. Ia menulis, “perbedaan orientasi ijtihad membawa pengaruh langsung pada
perbedaan metode ijtihad dan hasil hukum yang ditetapkan” (Ansori, 2014). Hal ini
menegaskan bahwa khilafiyah bukan soal benar atau salah, melainkan persoalan pendekatan
ilmiah yang sama-sama memiliki legitimasi keilmuan.

Perbedaan mazhab timbul karena beberapa faktor utama. Pertama, akses dan penilaian
terhadap hadis berbeda-beda. Para imam mazhab hidup di waktu dan tempat yang berbeda,
sehingga hadis yang mereka terima tidak selalu sama. Kedua, kemampuan bahasa Arab dan cara
menafsirkan teks juga berbeda. Ketiga, ada perbedaan dalam menerima sumber hukum
tambahan seperti qiyas, istihsan, maslahat mursalah, dan urf. Keempat, kondisi sosial dan
budaya memengaruhi cara ulama merespons persoalan umat. Isa Ansori menjelaskan, ulama
tradisional khususnya yang berafiliasi pada empat mazhab meyakini bahwa fikih telah

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 750


http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

dikodifikasikan melalui mata rantai keilmuan yang terus bersambung dari satu generasi ke
generasi berikutnya (Ansori, 2014). Pandangan ini menekankan pentingnya kesinambungan
tradisi keilmuan dalam pembentukan mazhab. Sementara itu, Wael B. Hallaqg berpendapat,
mazhab fikih berfungsi sebagai kerangka metodologis untuk mengelola perbedaan ijtihad agar
tetap berada dalam batas disiplin ilmiah (Hallaq, 2009).

Kajian khilafiyah memang sangat penting. Banyak orang menjalani perbedaan dalam fikih
tanpa benar-benar memahami metode di baliknya. Akibatnya, perbedaan yang seharusnya
bersifat ilmiah justru berubah menjadi konflik sosial atau simbolik. Dalam dunia pendidikan
dan dakwah, kajian khilafiyah membantu guru dan dai menjelaskan bahwa perbedaan antar
mazhab merupakan bagian sah dari tradisi keilmuan Islam. Isa Ansori sendiri menekankan,
perbedaan ijtihad seharusnya membuka wawasan umat agar lebih terbuka dan saling
menghargai (Ansori, 2014). Dari sisi akademik, kajian khilafiyah juga penting untuk menjawab
tantangan zaman sekarang. Masalah-masalah modern seperti ekonomi digital, bioetika, atau
hukum sosial menuntut fikih yang adaptif. Jika para praktisi hukum Islam memahami variasi
metode istinbath hukum dalam empat mazhab, mereka dapat memilih pendekatan paling
relevan tanpa keluar dari kerangka syariat.

Pada masa Kkini, khilafiyah memiliki pengaruh nyata dalam kehidupan beragama sehari-
hari. Mulai dari tata cara ibadah, hukum muamalah, hingga respons terhadap isu sosial,
semuanya sering merujuk pada perbedaan antar mazhab. Memahami khilafiyvah membantu
umat Islam bersikap dewasa, memilih pendapat yang sesuai dengan kebutuhan pribadi dan
sosial. Yusuf al Qaradawi menegaskan, dalam memilih pendapat fikih, pertimbangan
kemudahan dan kemaslahatan tetap penting, namun landasan ilmiah jangan diabaikan (Al
Qaradawi, 1998). Dalam konteks kelembagaan, khilafiyah juga relevan untuk organisasi
keagamaan dan lembaga fatwa. Isa Ansori menunjukkan, perbedaan metode ijtihad antar
lembaga fikih memang menghasilkan corak hukum yang berbeda, namun semuanya tetap
dalam koridor syariat (Ansori, 2014). Ini menunjukkan, pluralitas pendapat dapat dikelola
secara konstruktif.

Sikap toleran merupakan kunci utama dalam menghadapi khilafiyah. Toleransi di sini
bukan berarti semua pendapat sama benarnya, tetapi mengakui bahwa perbedaan ijtihad
memiliki dasar ilmiah. Dalam jurnal yang dikaji, jelas ditegaskan bahwa perbedaan fikih harus
dipandang sebagai rahmat, pendorong harmoni dalam kehidupan umat Islam (Ansori, 2014).
Hal ini sejalan dengan prinsip tasamuh yang telah lama hidup dalam tradisi fikih klasik. Jika kita
melihat literatur klasik, para imam mazhab saling menghormati. Imam Syafi'i bahkan pernah
mengatakan, pendapatnya benar tetapi mungkin saja salah, dan pendapat orang lain salah
tetapi mungkin benar. Pernyataan sederhana ini menunjukkan sikap ilmiah yang jujur dan
menghargai perbedaan. Review ini bertujuan memberikan pemahaman yang lebih dalam
mengenai khilafiyah dalam fikih Islam melalui pendekatan perbandingan mazhab. Kajian ini
mengidentifikasi bentuk-bentuk khilafiyah yang muncul dalam praktik fikih dan menjelaskan
dasar metodologisnya. Selain itu, review ini juga membandingkan pendapat empat mazhab
utama untuk menunjukkan pola perbedaan dan titik temu yang dapat dimanfaatkan secara
praktis.

Kajian ini membahas khilafivah dari aspek sumber hukum, metode istinbath, dan
penerapan hukum. Dengan merujuk pada jurnal Isa Ansori dan literatur lainnya, khilafiyah
ditempatkan sebagai produk ijtihad yang kontekstual dan dinamis (Ansori, 2014).
Perbandingan dilakukan untuk menelusuri bagaimana mazhab Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan
Hambali berbeda dalam merespons masalah fikih. Pendekatan ini membantu pembaca melihat
bahwa perbedaan hasil hukum berakar dari perbedaan cara berpikir dan menimbang dalil.
Berdasarkan latar belakang tersebut, pertanyaan penelitian yang diajukan adalah: Apa faktor

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 751



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

utama penyebab perbedaan pendapat antar mazhab dalam fikih Islam? Bagaimana perbedaan
metode istinbath hukum di antara mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hambali? Pertanyaan ini
diarahkan untuk menggali sisi metodologis khilafiyah, agar dapat memberi kontribusi teoritis
dan praktis bagi pengembangan studi fikih kontemporer.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur atau library research. Pilihan ini
memang relevan karena pusat pembahasannya terletak pada pemikiran, konsep, serta
konstruksi metodologis para ulama fikih. Semua itu terdokumentasi dalam karya tulis, baik
berupa kitab klasik maupun jurnal ilmiah mutakhir. Dengan demikian, studi literatur membuka
jalan untuk menelusuri perkembangan konsep khilafiyah secara historis, sistematis, dan
analitis tanpa harus turun langsung ke lapangan. Menurut Zed, dalam penelitian kepustakaan,
teks menjadi sumber utama data, sementara peneliti sendirilah yang menafsirkan makna dan
hubungan antar konsep (Zed, 2008). Jika membahas khilafiyah, pendekatan library research
memang tidak bisa ditinggalkan. Sebab, perbedaan pendapat antar mazhab bersumber dari
konstruksi keilmuan yang tumbuh melalui tradisi penulisan. Seluruh diskusi mengenai metode
istinbath hukum, validitas dalil, dan arah ijtihad tercatat rapi dalam literatur fikih maupun usul
fikih. Isa Ansori bahkan menegaskan bahwa perbedaan fikih muncul dari orientasi dan metode
ijtihad yang berkembang dalam tradisi keilmuan Islam. Karena itu, studi literatur merupakan
pendekatan yang paling tepat (Ansori, 2014).

Penelitian ini bersifat kualitatif. Tujuannya adalah memahami makna, pola, dan struktur
khilafiyah dalam fikih Islam. Dengan pendekatan kualitatif, saya dapat mendalami argumentasi
para ulama, logika penalaran hukum, serta latar belakang epistemologis yang memunculkan
perbedaan pendapat. Fokusnya bukan pada menghitung frekuensi perbedaan, melainkan
menelaah kualitas argumen beserta relevansinya terhadap praktik keagamaan masa kini.
Sumber data terbagi menjadi dua: primer dan sekunder. Pembagian ini penting untuk menjaga
ketepatan rujukan dan menguatkan analisis. Sumber primer utamanya berupa jurnal ilmiah
yang secara langsung membahas metode ijtihad, khilafiyah, dan perbandingan fikih. Artikel Isa
Ansori mengenai perbedaan orientasi dan metode ijtihad dalam fikih Islam di Indonesia
(Ansori, 2014) menjadi salah satu rujukan utama. Artikel ini menawarkan analisis metodologis
yang jelas terkait perbedaan pendekatan ijtihad dan pengaruhnya terhadap corak fikih.
Penjelasan Ansori tentang hubungan antara orientasi ijtihad dan metode istinbath hukum
menjadi fondasi penting dalam memahami khilafiyah secara struktural.

Di samping itu, saya juga menggunakan jurnal-jurnal lain yang membahas fikih
perbandingan, usul fikih, dan maqasid syariah untuk memperkaya sudut pandang. Misalnya,
kajian Wael B. Hallaq tentang sejarah teori hukum Islam dipilih untuk memahami fungsi
mazhab sebagai institusi keilmuan yang mengelola perbedaan ijtihad (Hallag, 2009). Jurnal dan
buku akademik kontemporer memang penting karena mampu menghubungkan pemikiran
klasik dengan konteks modern. Sumber data sekunder dalam penelitian ini diperoleh dari
kitab-kitab fikih klasik dan kontemporer yang mewakili pandangan empat mazhab besar. Kitab
klasik seperti Al Risalah karya Imam Syafi’i dan Al Muwafaqat karya Al Shatibi menjadi rujukan
utama untuk menelusuri akar metodologis khilafiyah. Al Risalah mengulas fondasi usul fikih
dan penetapan dalil, sedangkan Al Muwafaqgat menyoroti tujuan syariat serta alasan di balik
perbedaan hukum. Karya-karya fikih dari mazhab Hanafi dan Maliki juga dibahas, khususnya
terkait giyas, istihsan, dan maslahat. Seluruh referensi ini membantu mengidentifikasi prinsip-
prinsip dasar dari masing-masing mazhab dalam merespons persoalan hukum.

Literatur kontemporer, seperti tulisan Yusuf al Qaradawi tentang fikih prioritas dan
kemudahan hukum, dipilih untuk menilai apakah khilafiyah masih relevan di tengah tantangan

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 752



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

modern umat Islam. Literatur semacam ini menunjukkan bahwa perbedaan antar mazhab tidak
harus menjadi sumber perpecahan, bahkan bisa dimanfaatkan secara fungsional selama tetap
berada dalam kerangka metodologis Islam. Dalam teknik pengumpulan data, peneliti
melakukan penelusuran sistematis terhadap literatur yang relevan. Kata kunci seperti
khilafiyah, ikhtilaf ulama, perbandingan mazhab, dan metode istinbath hukum digunakan
sebagai alat pencarian utama. Setiap literatur yang ditemukan disaring lagi berdasarkan
relevansi, kredibilitas penulis, serta sejauh mana kontribusinya terhadap kajian fikih. Peneliti
membaca sumber-sumber tersebut secara mendalam, mencatat argumentasi utama dan
kerangka metodologisnya. Kutipan langsung maupun tidak langsung dicatat lengkap dengan
nama penulis dan tahun terbitnya untuk menjaga akurasi. Metode ini sesuai dengan pandangan
Creswell mengenai pentingnya ketelitian dalam penelitian kualitatif berbasis literatur.

Pada tahap analisis data, peneliti menggunakan dua pendekatan: analisis deskriptif
komparatif dan analisis tematik khilafiyah. Kedua teknik ini dijalankan secara bersamaan agar
hasil analisis menjadi komprehensif dan mendalam. Analisis deskriptif komparatif berfokus
pada pemaparan dan perbandingan sistematis pandangan empat mazhab fikih. Setiap mazhab
dianalisis berdasarkan sumber hukum, metode istinbath, dan kecenderungan pendekatan
hukumnya. Analisis deskriptif menyajikan data sesuai literatur, sementara analisis komparatif
menguraikan persamaan dan perbedaan antar mazhab. Peneliti biasanya mendeskripsikan
terlebih dahulu ciri metodologis tiap mazhab, kemudian membandingkannya dalam isu-isu
tertentu. Sebagai contoh, perbandingan antara penggunaan qiyas di mazhab Hanafi dan
pembatasan ra'yu di mazhab Hambali memperlihatkan bahwa perbedaan metode memang
menghasilkan perbedaan hukum. Isa Ansori sendiri menegaskan bahwa perbedaan metode
ijtihad langsung berpengaruh pada hasil fikih yang dihasilkan. Pernyataan ini menjadi landasan
utama analisis komparatif dalam penelitian ini.

Analisis deskriptif komparatif juga digunakan untuk menilai dampak praktis khilafiyah.
Dengan membandingkan pendapat antar mazhab, peneliti menunjukkan bahwa setiap mazhab
sebenarnya menawarkan solusi hukum yang sah untuk konteks yang berbeda. Cara ini
membantu pembaca melihat khilafiyah sebagai sesuatu yang fungsional, bukan sekadar
perbedaan yang saling bertentangan. Analisis tematik khilafiyah ini menitikberatkan pada
pengelompokan data ke dalam tema-tema utama yang berkaitan langsung dengan khilafiyah.
Tema yang diangkat jelas: mulai dari sumber perbedaan pendapat, metode istinbath hukum,
peran konteks sosial, hingga implikasi toleransi antar mazhab. Pada setiap bagian, saya
sambungkan pandangan ulama klasik dan kontemporer; jadi bukan cuma membandingkan, tapi
juga menelusuri bagaimana pola pikir mereka mengalami perkembangan. Pendekatan tematik
seperti ini memudahkan peneliti untuk menemukan pola-pola konsisten di balik perbedaan
antar mazhab. Misalnya, ketika membahas metode istinbath hukum, saya tekankan bagaimana
qiyas, istihsan, dan maslahat digunakan secara berbeda di tiap mazhab. Al Shatibi pernah
menyatakan, perbedaan ini justru bersumber dari cara masing-masing memahami tujuan
syariat (Al Shatibi, 2005). Dari titik ini, saya tarik kaitan ke pandangan kontemporer mengenai
fleksibilitas hukum Islam.

Analisis tematik juga menjadi alat penting untuk menilai apakah khilafiyah masih relevan
bagi umat Islam saat ini. Tema toleransi dan kemaslahatan saya ulas dengan mempertemukan
pernyataan ulama klasik dan pemikir modern. Yusuf al Qaradawi menegaskan bahwa
perbedaan pendapat harus dikelola berdasarkan prinsip kemudahan dan kemaslahatan umat
(Al Qaradawi, 1998). Pendekatan seperti ini menunjukkan khilafiyah memiliki nilai praktis yang
nyata dalam kehidupan modern. Terkait keabsahan data, saya jaga dengan melakukan
triangulasi sumber. Jadi, saya membandingkan berbagai pendapat dari jurnal ilmiah, kitab
klasik, dan literatur kontemporer. Tidak ada yang saya ambil dari satu sumber saja, semuanya

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 753



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

dikonfirmasi melalui beberapa referensi relevan. Tujuannya jelas, agar analisis ini bebas dari
bias penafsiran dan dapat dipercaya. Selain itu, saya menggunakan kutipan langsung dengan
mencantumkan nama penulis dan tahun terbit. Transparansi akademik tetap saya pegang.
Setiap interpretasi saya dasarkan pada argumen yang bisa dilacak ke sumber aslinya. Dengan
cara ini, metodologi review yang saya terapkan membangun fondasi kuat untuk memahami
khilafiyah secara ilmiah, sistematis, dan tetap aplikatif.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Dalam fikih Islam, khilafiyah adalah perbedaan pandangan di antara para mujtahid dalam
menetapkan hukum syariat untuk masalah yang tidak memiliki dalil qath’i, baik dari segi
penetapan maupun penunjukan dalilnya. Al Jurjani mendefinisikan khilaf sebagai perbedaan
pendapat antara dua pihak atau lebih, di mana masing-masing memiliki argumen yang dapat
dipertanggungjawabkan (Al Jurjani, 1985). Di dalam fikih, perbedaan ini muncul pada wilayah
ijtihadiyyah wilayah yang memang membuka ruang penalaran dan interpretasi hukum. Al
Shatibi melihat khilafiyah sebagai konsekuensi alami dari ijtihad. Syariat datang melalui teks-
teks terbatas, sementara realitas manusia terus berubah dan berkembang (Al Shatibi, 2005).
Karena itu, selama ijtihad dilakukan dengan dasar keilmuan yang cukup, perbedaan pendapat
pasti timbul dan tidak bisa dihindari. Isa Ansori menegaskan, khilafiyah muncul karena
perbedaan orientasi dan metode ijtihad, bukan karena perbedaan sumber ajaran Islam (Ansori,
2014). Legitimasi khilafiyah berasal dari praktik sahabat Nabi sendiri. Banyak riwayat
menunjukkan sahabat berbeda dalam memahami perintah Nabi, tetapi mereka tidak saling
menyalahkan. Ibn Qayyim al Jawziyyah menulis, perbedaan pendapat di kalangan sahabat
menunjukkan syariat memang memberi ruang bagi variasi pemahaman, asalkan niatnya
mencari kebenaran (Ibn Qayyim, 1991). Hadis tentang ijtihad juga menjadi landasan penting.
Nabi Muhammad menyatakan, mujtahid yang benar mendapat dua pahala, yang keliru tetap
mendapat satu pahala. Artinya, proses ijtihad yang sah tetap bernilai, walaupun hasilnya tidak
selalu tepat. Yusuf al Qaradawi mempertegas, khilafiyah yang berbasis ijtihad adalah rahmat
dan menunjukkan fleksibilitas hukum Islam (Al Qaradawi, 1998).

Jenis Khilafiyah
Khilafiyah tanawwu’

Khilafiyah tanawwu‘ adalah perbedaan berupa variasi praktik. Semua variasi ini memiliki
dasar dalil yang sah, tidak saling membatalkan, bahkan saling melengkapi. Contohnya: variasi
bacaan doa iftitah atau cara mengangkat tangan saat shalat. Al Nawawi menyarankan agar
variasi seperti ini diamalkan secara bergantian supaya sunnah tetap hidup dan terasa (Al
Nawawi, 2003).

Khilafiyah tadadd

Khilafiyah tadadd berbeda. Ini perbedaan yang saling bertentangan, satu pendapat
menetapkan hukum tertentu, yang lain sebaliknya. Perbedaan ini timbul dari cara menilai dalil,
metode istinbath, atau penerimaan terhadap sumber hukum. Al Shatibi menegaskan, khilafiyah

jenis ini tetap sah selama masih berada dalam wilayah ijtihad dan tidak menyentuh perkara
ushul (Al Shatibi, 2005).

Etika menyikapi perbedaan mazhab

Sikap utama dalam menghadapi khilafiyah adalah tasamuh toleransi dan menghormati
ijtihad ulama. Imam Syafi’i pernah mengatakan, pendapatnya benar tapi mungkin salah, dan
pendapat orang lain salah tapi mungkin benar. Ini mencerminkan sikap ilmiah dan keterbukaan

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 754



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

terhadap perbedaan. Isa Ansori juga mengingatkan, perbedaan dalam fikih seharusnya
membuat kita saling menghormati, bukan merasa paling benar dan menutup pintu diskusi
(Ansori, 2014).

GAMBARAN UMUM EMPAT MAZHAB
Mazhab Hanafi

Abu Hanifah al Nu'man mendirikan mazhab Hanafi di Kufah pada abad kedua Hijriah. Kota
Kufah sendiri memiliki latar belakang sosial yang sangat beragam, sehingga tidak
mengherankan jika mazhab ini sangat mengandalkan rasio. Sumber hukumnya jelas: Al Quran,
Sunnah, ijma sahabat, qiyas, dan istihsan. Istihsan ini muncul ketika qiyas dianggap
menghasilkan hukum yang terasa kurang adil atau tidak sesuai kemaslahatan. Al Sarakhsi
menyebut istihsan sebagai bentuk keadilan yang lebih halus dalam menetapkan hukum (Al
Sarakhsi, 1993). Ciri khas metode istinbath mazhab Hanafi terletak pada fleksibilitas dan
rasionalitasnya. Karena itu, banyak persoalan muamalah dan hukum perdata Islam akhirnya
merujuk kepada mazhab ini.

Mazhab Maliki

Malik bin Anas mendirikan mazhab Maliki di Madinah. Yang menjadi kekhasan mazhab
ini adalah penggunaan amal ahl Madinah sebagai sumber hukum. Praktik masyarakat Madinah
dianggap paling dekat dengan apa yang dilakukan Nabi dan para sahabat. Selain Al Quran dan
Sunnah, mazhab Maliki juga sangat mengembangkan konsep maslahat mursalah. Al Qurtubi
mengatakan, mazhab Maliki selalu mempertimbangkan dampak sosial dari setiap hukum (Al
Qurtubi, 2006). Dalam hal hadis, mereka sangat selektif dan selalu mempertimbangkan
kesesuaiannya dengan praktik penduduk Madinah. Oleh karena itu, mazhab Maliki banyak
digunakan dalam kebijakan sosial dan hukum publik.

Mazhab Syafi‘i

Mazhab Syafi’i lahir melalui Muhammad bin Idris al Syafi’i. Kontribusi terbesarnya adalah
menyusun ushul fikih secara sistematis melalui kitab Al Risalah. Mazhab ini menempatkan
hadis sahih sebagai sumber hukum utama setelah Al Quran, dan sangat membatasi penggunaan
ra’yu. Al Syafi'i menolak istihsan karena menurutnya terlalu subjektif (Al Syafi’i, 2004). Dengan
pendekatan metodologis yang ketat, mazhab Syafi’i memiliki keunggulan di bidang ibadah dan
hukum ritual. Tidak heran, mazhab ini dianut secara luas di Asia Tenggara.

Mazhab Hanbali

Ahmad bin Hanbal mendirikan mazhab Hanbali. Pendekatannya sangat tekstual. Al Quran,
Sunnah, dan atsar sahabat menjadi prioritas utama. Qiyas hanya digunakan jika benar-benar
diperlukan. Ibn Qudamah menegaskan, mazhab Hanbali sangat berhati-hati menggunakan
rasio demi menjaga kemurnian nash (Ibn Qudamah, 1997). Pendekatan seperti ini sering
dijadikan rujukan, terutama dalam perkara akidah dan ibadah yang memang membutuhkan
kehati-hatian ekstra terhadap teks.

Perbandingan Khilafiyah Dalam Isu Fikih
Ibadah
Qunut Subuh

Mazhab Syafi'i menegaskan qunut Subuh sunnah dilakukan terus-menerus. Mereka
merujuk pada hadis Anas bin Malik yang menyebutkan Nabi SAW selalu qunut pada Subuh (Al
Nawawi, 2003). Maliki juga menganjurkan qunut Subuh, namun dengan redaksi doa berbeda.

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 755



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
() E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
/ Vol. 5 No. 1 Januari 2026

P

Hanafi dan Hanbali berpandangan lain. Mereka tidak menyunnahkan qunut Subuh secara rutin
qunut hanya dilakukan dalam situasi khusus seperti qunut nazilah. Perbedaan ini bermula dari
cara masing-masing mazhab memahami hadis dan praktik sahabat.

Menyentuh lawan jenis membatalkan wudhu

Syafi'i berpendapat, menyentuh lawan jenis tanpa penghalang membatalkan wudhu.
Sebabnya, Syafi'i memahami QS Al-Maidah ayat 6 secara literal. Hanafi mengambil sikap
berbeda: wudhu hanya batal jika sentuhan disertai syahwat, karena menafsirkan ayat itu
sebagai jima. Maliki dan Hanbali memilih posisi tengah, memasukkan unsur syahwat dalam
penentuan hukum. Semua perbedaan ini bersumber dari cara menafsirkan bahasa dan metode
istinbath (Al Zuhaili, 2004).

Bacaan basmalah dalam shalat

Menurut Syafi'i, membaca basmalah wajib sebab dianggap bagian dari Al-Fatihah. Hanafi
dan Hanbali tidak mewajibkan basmalah, bahkan sering membacanya secara sirr atau tidak
membaca sama sekali. Maliki, lebih tegas, tidak menganjurkan basmalah dalam shalat fardhu.
Perbedaan ini muncul dari ragam riwayat hadis dan penilaian status basmalah itu sendiri.

Muamalah
Jual beli tertentu

Hanafi membolehkan beberapa bentuk jual beli yang ditolak mazhab lain, seperti jual beli
salam, dengan syarat tertentu. Pertimbangannya adalah kebutuhan masyarakat. Syafi'i lebih
ketat, menuntut kejelasan objek akad. Maliki menilai sahnya akad dari segi kemaslahatan dan
kebiasaan masyarakat. Sumber perbedaan ini terletak pada penggunaan istihsan dan urf (Al
Kasani, 2003).

Syarat sah akad

Hanafi menekankan ijab gabul sebagai inti akad. Syafi'i menambah syarat formal yang
lebih detail. Maliki memberi ruang lebih pada praktik kebiasaan masyarakat. Hanbali
cenderung tekstual. Semua ini berakar dari cara masing-masing mazhab memahami konsep
ridha dan akad dalam syariat.

Hukum keluarga
Wali nikah

Hanafi membolehkan perempuan dewasa menikahkan dirinya sendiri tanpa wali. Syafi’i,
Maliki, dan Hanbali tidak sepakat mereka mewajibkan wali, berdasarkan hadis Jd» ¥} z\S Y,
Lagi-lagi, semua berpulang pada penilaian kekuatan hadis dan cara memandang otoritas dalam
pernikahan (Ibn Rushd, 1995).

Talak

Syafi'i dan Hanafi menganggap talak tiga sekaligus jatuh tiga. Hanbali, dalam pendapat
tertentu, menghitungnya satu. Maliki memiliki aturan khusus, mempertimbangkan niat dan
konteks. Perbedaan ini muncul dari tafsir berbeda mengenai praktik sahabat dan tujuan
melindungi keluarga. Keseluruhan perbandingan ini menunjukkan khilafiyah di empat mazhab
berpijak pada metodologi istinbath yang berbeda. Semua perbedaan ini sah secara ilmiah, dan
memberikan pilihan hukum yang bisa disesuaikan dengan konteks serta kebutuhan umat.

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 756



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

Faktor Penyebab Perbedaan Mazhab
Perbedaan pemahaman dalil Al Qur’an dan hadis

Perbedaan dalam memahami dalil Al Qur’an dan hadis merupakan akar utama munculnya
berbagai mazhab dalam fikih Islam. Semua imam mazhab sepakat bahwa Al Qur'an dan Sunnah
adalah sumber hukum utama. Namun, cara mereka menafsirkan lafaz, konteks, hingga cakupan
makna sering kali berbeda. Hal ini paling nyata terlihat pada ayat atau hadis zanni al dalalah
dalil yang memang mengandung lebih dari satu kemungkinan makna. Al Shatibi pernah
menyatakan bahwa perbedaan dalam memahami nash sebenarnya merupakan konsekuensi
dari bahasa Arab yang kaya dan sangat kontekstual (Al Shatibi, 2005). Contohnya adalah Imam
Abu Hanifah yang lebih mempertimbangkan makna rasional dan dampak hukum saat
memahami dalil. Berbeda dengan Imam Ahmad bin Hanbal yang sangat hati-hati dan cenderung
memegang makna literal dari teks. Dalam jurnalnya, Isa Ansori menegaskan bahwa perbedaan
orientasi ijtihad seperti ini langsung memengaruhi cara para ulama memahami dan
menerapkan dalil syar’i (Ansori, 2014). Jelas, perbedaan penafsiran dalil bukanlah
penyimpangan, melainkan bagian dari proses ilmiah dalam ijtihad.

Perbedaan kualitas dan penerimaan hadis

Faktor penting lainnya adalah cara menilai kualitas dan menerima hadis. Setiap imam
mazhab hidup di lingkungan yang berbeda, sehingga akses mereka ke hadis juga tidak sama.
Hadis yang diterima Imam Malik di Madinah belum tentu sampai ke Imam Abu Hanifah di Kufah.
Selain itu, standar penerimaan hadis pun berbeda-beda. Mazhab Syafi’'i dan Hanbali biasanya
menerima hadis ahad sahih untuk menetapkan hukum, sedangkan mazhab Hanafi lebih selektif,
bahkan lebih memilih giyas jika hadis ahad dianggap bertentangan dengan prinsip dasar Al
Qur’an. Al Nawawi menjelaskan bahwa perbedaan dalam menilai sanad dan matan hadis
menjadi faktor utama munculnya ikhtilaf ulama (Al Nawawi, 2003). Isa Ansori juga menulis,
perbedaan metode pentarjihan hadis bisa berujung pada perbedaan hasil fikih yang ditetapkan
para ulama (Ansori, 2014). Dari sini terlihat bahwa perbedaan mazhab tidak muncul karena
menolak hadis, melainkan karena standar ilmiah dalam menilai hadis memang tidak sama.

Metode ushul fikih yang berbeda

Sumber lain dari perbedaan mazhab adalah metode ushul fikih yang digunakan para
imam. Ushul fikih menjadi kerangka berpikir dalam menggali hukum dari dalil. Mazhab Hanafi,
misalnya, mengembangkan qiyas dan istihsan secara luas. Maliki menekankan maslahat
mursalah dan amal ahl Madinah. Syafi’i menyusun ushul fikih dengan sangat sistematis dan
membatasi penggunaan ra’yu. Hanbali menggunakan qiyas secara terbatas, lebih
mengutamakan atsar. Metode yang berbeda ini menyebabkan satu masalah bisa menghasilkan
hukum yang berbeda pula. Al Kasani menjelaskan bahwa istihsan dalam mazhab Hanafi
digunakan untuk menghindari kesulitan hukum akibat qiyas murni (Al Kasani, 2003).
Sementara Imam Syafi’'i menolak istihsan karena dianggap membuka peluang subjektivitas (Al
Syafi’i, 2004). Perbedaan ini menegaskan bahwa khilafiyah berakar pada kerangka metodologis
yang sah dan teruji.

Konteks sosial dan geografis imam mazhab

Terakhir, jangan lupakan konteks sosial dan geografis yang turut membentuk pola pikir
para imam mazhab. Imam Abu Hanifah hidup di Kufah, kota dengan banyak problem sosial dan
akses hadis yang terbatas. Kondisi ini memaksa penggunaan rasio secara intensif. Imam Malik
tinggal di Madinah, kota yang kaya tradisi sahabat; praktik penduduk Madinah dijadikan
sumber hukum. Imam Syafi'i mengalami dua fase besar di Irak dan Mesir, dan ini jelas

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 757



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

memengaruhi perubahan sikap dan pendapatnya. Imam Ahmad hidup di Baghdad pada masa
hadis sangat berkembang, sehingga pendekatannya menjadi sangat tekstual. Wael B. Hallaq
menegaskan bahwa mazhab fikih selalu terhubung erat dengan konteks sosial tempat ia
tumbuh (Hallag, 2009). Isa Ansori juga menyebutkan bahwa perubahan sosial mendorong
perbedaan pendekatan ijtihad dan melahirkan corak fikih yang beragam (Ansori, 2014). Faktor
ini memperjelas bahwa perbedaan mazhab itu wajar, sangat kontekstual, dan merupakan
respon terhadap realitas umat.

Implikasi Khilafiyah Bagi Umat Islam
Dampak khilafiyah dalam praktik ibadah

Khilafiyah terasa langsung dalam pelaksanaan ibadah sehari-hari umat Islam. Perbedaan
pandangan tentang qunut, bacaan shalat, atau hal-hal yang membatalkan wudhu sering muncul
di tengah masyarakat. Tak jarang perbedaan ini membingungkan, bahkan bisa memicu saling
menyalahkan, khususnya jika tidak dipahami dengan benar. Namun, jika khilafiyah dipahami
secara baik, umat Islam dapat melihat bahwa keragaman dalam ibadah memiliki dasar ilmiah
yang kuat. Al Nawawi pernah menegaskan bahwa variasi dalam ibadah merupakan bagian dari
sunnah yang justru harus dipelihara (Al Nawawi, 2003). Yusuf al Qaradawi juga menyatakan
bahwa fleksibilitas dalam ibadah menjadi bukti syariat memudahkan umatnya (Al Qaradawi,
1998). Maka, khilafiyah sebenarnya membuka peluang agar setiap Muslim dapat beribadah
dengan nyaman, sesuai kemampuan dan kondisi masing-masing.

Relevansi toleransi mazhab di masyarakat plural

Di tengah masyarakat yang beragam, toleransi antar mazhab menjadi kebutuhan yang
sangat penting. Umat Islam hidup berdampingan dengan sesama Muslim yang menganut
mazhab berbeda. Tanpa pemahaman mengenai khilafiyah, perbedaan ini bisa saja berubah
menjadi sumber konflik di internal umat. Isa Ansori menegaskan bahwa perbedaan fikih
seharusnya menjadi pemicu saling menghormati dan memperkokoh persatuan umat (Ansori,
2014). Jika melihat literatur klasik, para ulama terdahulu telah mempraktikkan toleransi antar
mazhab. Ibn Taymiyyah menyatakan bahwa tidak boleh memaksakan pendapat fikih sendiri
kepada orang lain dalam perkara ijtihadiyyah (Ibn Taymiyyah, 1995). Pandangan seperti ini
sangat relevan untuk masyarakat modern yang menuntut sikap inklusif dan kedewasaan dalam
beragama.

Khilafiyah sebagai rahmat, bukan konflik

Khilafiyah sering disebut sebagai rahmat, karena perbedaan pendapat justru
menghasilkan alternatif solusi hukum bagi umat Islam. Dengan adanya perbedaan, hukum
Islam dapat tetap relevan dalam berbagai situasi dan konteks. Al Shatibi menegaskan bahwa
tujuan utama syariat adalah kemaslahatan, dan perbedaan ijtihad merupakan sarana untuk
mencapainya (Al Shatibi, 2005). Isa Ansori menutup pembahasannya dengan menegaskan
bahwa perbedaan mazhab harus dilihat sebagai rahmat Allah yang memperkaya khazanah fikih
sekaligus memperkuat persatuan umat (Ansori, 2014). Jika umat Islam memiliki cara pandang
seperti ini, khilafiyah tidak lagi dianggap sebagai sumber konflik, melainkan sebagai kekuatan
intelektual dan spiritual dalam Islam. Pemahaman ini sangat penting agar umat mampu
mengelola perbedaan dengan baik, serta menjadikan fikih sebagai pedoman hidup yang
kontekstual dan menentramkan.

Kritik Dan Sintesis Literatur
Kelebihan artikel atau jurnal yang direview

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 758



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

Artikel Isa Ansori memiliki sejumlah nilai akademik yang patut dihargai. Secara khusus,
penulis dengan jelas menempatkan perbedaan fikih dalam kerangka metodologi ijtihad. Ia tidak
hanya menguraikan ragam praktik, namun juga menelusuri akar perbedaan hingga ke orientasi
dan metode ijtihad yang digunakan oleh lembaga dan para ulama fikih. Cara pandang ini sangat
membantu pembaca memahami bahwa khilafiyah muncul dari proses intelektual, bukan
sekadar tradisi atau budaya lokal (Ansori, 2014). Keunggulan lain dari artikel ini terletak pada
cara penulis memadukan sumber klasik dan kontemporer. Tokoh-tokoh seperti Imam al
Nawawi, al Ghazali, dan Ibn Taymiyyah diangkat dan dihubungkan secara langsung dengan
konteks fikih di Indonesia. Hal ini menegaskan kesinambungan antara warisan keilmuan Islam
klasik dan realitas keagamaan saat ini. Kontribusi kontekstualnya juga sangat penting. Ansori
membahas perbedaan ijtihad dalam praktik keagamaan di Indonesia, memperlihatkan bahwa
khilafiyah bukan hanya teori abstrak, melainkan fenomena nyata yang hidup dan berdampak
dalam praktik keagamaan masyarakat. Selain itu, artikel ini menonjolkan pesan toleransi dan
moderasi. Penulis secara tegas menyampaikan bahwa perbedaan fikih adalah rahmat yang
mendorong terciptanya harmoni, bukan sumber perpecahan. Penekanan pada nilai tasamuh
dan tawazun ini sejalan dengan tradisi fikih Ahl al Sunnah wa al Jama’ah, sebagaimana
tergambar dalam literatur klasik (Al Shatibi, 2005).

Kelemahan atau keterbatasan artikel

Walaupun memiliki banyak keunggulan, artikel ini juga memiliki sejumlah keterbatasan.
Fokus pembahasan lebih banyak pada perbedaan orientasi dan metode ijtihad di lembaga fikih
Indonesia, sehingga pembahasan perbandingan empat mazhab secara global masih terasa
dangkal. Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hanbali memang disebutkan, namun analisis
perbandingan langsung antar mazhab dalam isu fikih tertentu belum dilakukan secara
mendalam. Selain itu, artikel kurang membahas implikasi khilafiyah terhadap isu-isu fikih
kontemporer global seperti keuangan syariah modern, bioetika, atau hukum keluarga lintas
negara. Padahal, kerangka metodologis yang telah dijelaskan sebenarnya memiliki potensi
besar untuk dikembangkan ke area tersebut. Kekurangan lain adalah pendekatannya yang
masih bersifat deskriptif-analitis. Sintesis kritis antara mazhab, atau antara tradisi keilmuan
klasik dan modern, belum terlalu terasa kuat.

Perbandingan antar sumber literatur

Jika dibandingkan dengan literatur fikih klasik, artikel Isa Ansori memiliki keunggulan
kontekstual yang sulit ditemukan pada kitab seperti Al Muwaththa’ Imam Malik atau Al Umm
Imam Syafi'i. Kitab-kitab tersebut sangat kokoh dalam argumentasi normatif dan metodologis,
namun kurang membahas dinamika sosial masa kini. Artikel ini justru berfungsi sebagai
jembatan antara tradisi klasik dan konteks modern. Dibandingkan dengan Wael B. Hallaq yang
membahas sejarah dan teori hukum Islam secara global, Ansori lebih fokus pada praktik dan
dampak sosial fikih di tingkat lokal. Hallag menawarkan kerangka teoretis yang luas mengenai
peran mazhab sebagai institusi hukum (Hallag, 2009), sementara Ansori menerapkan konsep
tersebut pada realitas umat. Keduanya saling melengkapi dalam memperkaya pemahaman
tentang khilafiyah. Sementara itu, jika dibandingkan dengan Yusuf al Qaradawi yang lebih
menyoroti fikih kemudahan dan prioritas Ansori cenderung menegaskan legitimasi
metodologis atas perbedaan, bukan sekadar memilih pendapat yang paling maslahat. Al
Qaradawi membahas bagaimana umat memilih pendapat paling bermanfaat (Al Qaradawi,
1998), sedangkan Ansori mengulas alasan ilmiah sahnya perbedaan tersebut.

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 759



Aurelia: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat Indonesia
E-ISSN: 2964-2493 P-ISSN: 2962-0430
Vol. 5 No. 1 Januari 2026

Celah penelitian yang belum banyak dikaji

Dari sintesis ini, masih terdapat sejumlah ruang penelitian yang terbuka lebar. Kajian
perbandingan mendalam antara empat mazhab dalam isu fikih kontemporer jelas masih jarang
dilakukan. Penelitian di masa depan dapat menguji penerapan metode istinbath Hanafi, Maliki,
Syafi'i, dan Hanbali pada isu-isu modern seperti ekonomi digital atau teknologi medis.
Penelitian empiris mengenai pemahaman khilafiyah di tingkat akar rumput umat Islam juga
masih sangat minim. Mayoritas literatur cenderung normatif dan teoretis, sedangkan studi
tentang bagaimana umat memahami dan mempraktikkan perbedaan mazhab masih sangat
jarang. Terakhir, dialog metodologis antara fikih klasik dan pendekatan maqasid syariah
kontemporer juga perlu didalami lebih lanjut. Masih banyak ruang untuk memperluas dan
memperdalam diskusi ini agar semakin relevan dengan kebutuhan zaman.

KESIMPULAN

Ulasan ini menegaskan bahwa khilafiyah merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari
fikih Islam. Perbedaan mazhab tidak hanya berkaitan dengan penafsiran dalil, melainkan juga
menyentuh aspek penilaian hadis, metode ushul fikih, serta faktor sosial dan geografis para
imam. Artikel yang diulas secara jelas memperlihatkan bahwa perbedaan semacam ini sah
secara ilmiah dan memiliki akar kuat dalam tradisi keilmuan Islam (Ansori, 2014). Khilafiyah
berjalan seiring dengan keberadaan empat mazhab utama. Setiap mazhab memiliki pendekatan
metodologis yang berbeda, namun saling melengkapi satu sama lain. Melalui perbandingan
mazhab, kita dapat melihat bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan responsif terhadap
perubahan, tanpa meninggalkan landasan normatifnya. Pemahaman yang menyeluruh
terhadap khilafiyah justru membuka jalan bagi umat Islam untuk menjadikan perbedaan
pendapat sebagai sumber solusi hukum yang beragam. Sikap moderat menjadi kunci utama
dalam menyikapi khilafiyah. Moderasi di sini bukan berarti mengaburkan kebenaran,
melainkan menunjukkan kesadaran atas keterbatasan ijtihad manusia dan penghormatan
terhadap pendapat yang berbeda. Ulasan ini menegaskan bahwa khilafiyah patut dipandang
sebagai rahmat yang memperkaya khazanah fikih dan memperkuat persatuan umat.
Pendekatan seperti ini sangat relevan, terutama bagi masyarakat Muslim masa kini yang hidup
di tengah keragaman dan perubahan yang pesat.

DAFTAR PUSTAKA

Al Jurjani, Ali bin Muhammad. 1985. Al Ta’rifat. Beirut, Dar al Kutub al Ilmiyyah.

Al Kasani, Alauddin. 2003. Bada'i al Sana'i fi Tartib al Shara'’i. Beirut, Dar al Kutub al Ilmiyyah.

Al Nawawi, Yahya bin Sharaf. 2003. Al Majmu’ Syarh al Muhadzdzab. Beirut, Dar al Fikr.

Al Qaradawi, Yusuf. 1998. Figh al Ikhtilaf. Cairo, Dar al Shurugq.

Al Qurtubi, Muhammad bin Ahmad. 2006. Al Jami’ li Ahkam al Qur’an. Cairo, Dar al Kutub al
Misriyyah.

Al Sarakhsi, Muhammad bin Ahmad. 1993. Al Mabsut. Beirut, Dar al Ma’rifah.

Al Shatibi, Ibrahim bin Musa. 2005. Al Muwafaqat fi Usul al Shari’ah. Beirut, Dar al Kutub al
[Imiyyah.

Al Syafi'i, Muhammad bin Idris. 2004. Al Risalah. Cairo, Dar al Hadith.

Ansori, Isa. 2014. Perbedaan Metode Ijtihad Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah dalam Corak
Fikih di Indonesia. Nizam, 4(1).

Hallag, Wael B. 2009. An Introduction to Islamic Law. Cambridge, Cambridge University Press.

Ibn Qayyim al Jawziyyah. 1991. I'lam al Muwaqqi’in. Beirut, Dar al Kutub al [Imiyyah.

Ibn Qudamah. 1997. Al Mughni. Beirut, Dar al Fikr. Ibn Rushd. 1995. Bidayat al Mujtahid wa
Nihayat al Muqtasid. Beirut, Dar al Kutub al [Imiyyah.

Zed, Mestika. 2008. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta, Yayasan Obor Indonesia.

Faija Musa’ad, dKkk. - Universitas Muhammadiyah Makassar 760



