Pendidikan Kolonial di Hindia Belanda: Akar Lahirnya Elit Pribumi Nasionalis

Heri Agung Ramdani! Alpha Bestly Sembiring? Key B] Nababan?3 Enjelika Sitorus#
Raymond Simamora5
Program Studi Pendidikan Sejarah, Fakultas [lmu Sosial, Universitas Negeri Medan, Kota
Medan, Provinsi Sumatera Utara, Indonesial.2345
Email: heri6000b@gmail.com? alphabestli569@gmail.com? keybjhababan@gmail.com3
sitorusenjel762@gmail.com* raymondsimgmora@gmail.com5

Abstrak
Penelitian ini mengkaji ambivalensi pendidikan kolonial di Hindia Belanda pada awal abad ke-20.
Meskipun sering dianggap sebagai alat kontrol sosial, pendidikan kolonial secara tak terduga
melahirkan elit pribumi yang memicu gerakan nasionalis. Melalui pendekatan historis-kritis, analisis
sumber, dan kerangka teori hegemoni Antonio Gramsci, penelitian ini menafsirkan kaum intelektual
terdidik sebagai "intelektual organik". Hasil penelitian menunjukkan bahwa diskriminasi kelas dan etnis
dalam pendidikan kolonial menumbuhkan kesadaran politik yang unik, yang mengarah pada generasi
intelektual yang memelopori perlawanan ideologis terhadap kolonialisme. Studi ini menegaskan bahwa
pendidikan, meskipun dirancang sebagai alat kekuasaan, menyimpan potensi sebagai ruang resistensi
yang berkontribusi pada delegitimasi dominasi kolonial.
Kata Kunci: Pendidikan Kolonial, Elit Pribumi, Nasionalisme, Hegemoni, Hindia Belanda

Abstract

This study examines the ambivalence of colonial education in the Dutch East Indies during the early
twentieth century. Although often regarded as an instrument of social control, colonial education
unexpectedly gave rise to an indigenous elite that fueled nationalist movements. Using a historical-critical
approach, source analysis, and Antonio Gramsci’s theory of hegemony, this research interprets the
educated intellectuals as “organic intellectuals.” The findings show that class and ethnic discrimination
within the colonial education system fostered a distinctive political consciousness, leading to a generation
of intellectuals who spearheaded ideological resistance to colonialism. This study underscores that
education, even when designed as a tool of domination, contains the potential to serve as a space of
resistance that contributed to the delegitimization of colonial rule.

Keywords: Colonial Education, Indigenous Elite, Nationalism, Hegemony, Dutch East Indies

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Pendidikan kolonial di Hindia Belanda merupakan salah satu instrumen politik yang
dirancang bukan semata untuk meningkatkan taraf hidup masyarakat pribumi, tetapi lebih jauh
untuk menopang kepentingan kolonial. Pemerintah Belanda menyadari bahwa sistem
pendidikan bisa berfungsi ganda: mencetak tenaga kerja terampil guna melayani kebutuhan
birokrasi kolonial, sekaligus memperkuat legitimasi kekuasaan melalui pembentukan pola
pikir yang sesuai dengan kepentingan penjajah (Afandi, 2020). Namun, warisan pendidikan
kolonial tidak pernah lepas dari persoalan diskriminasi. Akses terhadap sekolah modern
terbatas pada kelompok tertentu, terutama anak-anak priyayi dan elite pribumi, sementara
sebagian besar rakyat tetap berada di luar jangkauan pendidikan formal (Fakhriansyah &
Patoni, 2019). Kebijakan Politik Etis yang dicanangkan pada awal abad ke-20 kerap disebut
sebagai tonggak lahirnya pendidikan bagi kaum pribumi. Akan tetapi, implementasinya jauh
dari merata. Di satu sisi, pemerintah kolonial memang mendirikan sekolah-sekolah untuk
pribumi, tetapi di sisi lain tetap menegaskan garis pemisah antara Eropa, Timur Asing, dan


mailto:heri6000b@gmail.com1
mailto:alphabestli569@gmail.com2
mailto:keybjhababan@gmail.com3
mailto:sitorusenjel762@gmail.com4
mailto:raymondsimqmora@gmail.com5
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

pribumi. Hal ini menimbulkan paradoks: akses pendidikan terbuka, namun tetap bersifat
diskriminatif dan eksklusif (Nurhakim, 2024). Studi di Surabaya memperlihatkan bahwa anak-
anak pribumi yang dapat mengenyam pendidikan modern hampir selalu berasal dari kalangan
elit, sehingga pendidikan kolonial justru mempertegas kesenjangan sosial antara priyayi dan
rakyat jelata (Prayudi, 2013).

Keterbatasan ini sejalan dengan analisis Frankema (2013) yang menilai warisan
pendidikan Belanda di Hindia relatif lemah dibanding koloni Eropa lain. Keterlambatan
ekspansi sekolah, keterbatasan anggaran, dan kebijakan diskriminatif membuat pendidikan
kolonial gagal menjadi fondasi pembangunan pendidikan massal. Dengan kata lain, pendidikan
kolonial bukan proyek pencerahan universal, melainkan investasi terbatas untuk kepentingan
politik dan ekonomi kolonial. Namun, justru dalam ruang terbatas itulah terjadi kontradiksi.
Pendidikan kolonial tidak hanya menghasilkan pegawai rendah atau birokrat kelas menengah,
tetapi juga melahirkan sekelompok kecil elit pribumi yang menguasai bahasa, ilmu, dan budaya
Eropa. Kaum terdidik ini, alih-alih tunduk sepenuhnya pada tatanan kolonial, justru menjadi
motor kebangkitan nasional. Fenomena ini memperlihatkan bahwa pendidikan kolonial
bersifat ambivalen: di satu sisi alat kontrol, di sisi lain pemicu kesadaran politik baru. Untuk
memahami ambivalensi tersebut, teori hegemoni Antonio Gramsci memberi kerangka analisis
yang relevan. Menurut Gramsci, kekuasaan tidak semata dipertahankan dengan kekerasan,
tetapi juga melalui hegemoni, yakni dominasi ideologis yang membuat kelompok tertindas
menerima tatanan sosial sebagai sesuatu yang wajar. Siswati (2019) menekankan bahwa
konsep hegemoni Gramsci berpijak pada dua pilar: political society (aparatus koersif negara)
dan civil society (institusi sosial dan budaya, termasuk pendidikan). Dalam konteks ini, sekolah
dapat dipandang sebagai arena hegemoni, tempat nilai dan budaya kelas dominan ditanamkan
secara sistematis. Namun, Gramsci juga menyoroti peran intelektual organik, yakni kelompok
terdidik dari kelas tertindas yang mampu mengartikulasikan kepentingan kolektif dan
menantang hegemoni kelas dominan (Yahya, 2018).

Pendidikan kolonial di Hindia Belanda memperlihatkan ironi tersebut. Meski dirancang
untuk membentuk loyalitas kepada pemerintah kolonial, justru dari sekolah kolonial lahir
generasi intelektual pribumi yang kelak menjadi tokoh pergerakan nasional. Tokoh-tokoh
seperti Soetomo, Tjipto Mangunkusumo, dan generasi STOVIA adalah contoh bagaimana
sekolah kolonial melahirkan intelektual organik yang memimpin resistensi ideologis terhadap
kolonialisme. Fenomena ini menunjukkan bahwa hegemoni selalu bersifat rapuh: dalam proses
reproduksi kekuasaan justru muncul benih perlawanan. Sejumlah penelitian terdahulu telah
banyak membahas pendidikan kolonial dari sisi deskriptif, misalnya perkembangan
kelembagaan sekolah, kebijakan pendidikan, atau pola diskriminasi kelas dan etnis (Afandi,
2020; Fakhriansyah & Patoni, 2019; Prayudi, 2013; Nurhakim, 2024). Namun, kajian yang
secara kritis menafsirkan pendidikan kolonial sebagai arena hegemoni dan resistensi masih
terbatas. Padahal, pendekatan ini penting bukan hanya untuk memahami dinamika kolonial,
tetapi juga untuk membaca akar persoalan pendidikan di Indonesia kontemporer, seperti
ketimpangan akses, dominasi kurikulum, dan marginalisasi kelompok tertentu. Oleh karena itu,
artikel ini bertujuan menganalisis pendidikan kolonial di Hindia Belanda dengan perspektif
hegemoni Gramsci. Fokusnya adalah bagaimana diskriminasi kelas dan etnis dalam pendidikan
kolonial justru mendorong lahirnya elit pribumi nasionalis sebagai intelektual organik yang
menantang dominasi kolonial. Dengan cara ini, artikel ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi pada kajian pendidikan kolonial, sekaligus menawarkan pemahaman baru tentang
relasi antara pendidikan, kekuasaan, dan resistensi.



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-kritis. Metode
ini dipilih karena kajian berfokus pada analisis proses sosial-historis pendidikan kolonial di
Indonesia dan bagaimana diskriminasi kelas serta etnis memengaruhi kemunculan elit pribumi
nasionalis. Mengacu pada Gottschalk (1975), penelitian sejarah dilakukan melalui empat tahap
utama: heuristik (pengumpulan sumber), kritik sumber, interpretasi, dan historiografi.
Tahapan ini diterapkan untuk menelusuri berbagai dokumen dan literatur terkait kebijakan
pendidikan kolonial, akses pendidikan bagi pribumi, dan peran elit terdidik dalam pergerakan
nasional. Selain Gottschalk, metode historis dalam penelitian pendidikan juga ditegaskan oleh
Westberg (2025) yang menekankan pentingnya periodisasi, kontekstualisasi, dan analisis
sumber dalam studi sejarah pendidikan. Pendekatan ini relevan karena memungkinkan peneliti
untuk tidak hanya menyajikan data deskriptif, tetapi juga menghubungkan dinamika
pendidikan kolonial dengan struktur sosial dan politik yang melingkupinya. Jurgens (2021)
menambahkan bahwa metode sosial-historis penting digunakan untuk memahami relasi
antara lembaga pendidikan dengan masyarakat, karena pendidikan selalu terkait dengan
kepentingan sosial, budaya, dan politik yang dominan.

Data penelitian diperoleh dari sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal, arsip digital,
serta laporan penelitian sebelumnya. Sumber-sumber tersebut mencakup kajian tentang
pendidikan kolonial di Indonesia (Afandi, 2020; Fakhriansyah & Patoni, 2019; Prayudi, 2013;
Nurhakim, 2024), analisis warisan pendidikan kolonial dari perspektif internasional
(Frankema, 2013), serta literatur yang menjelaskan teori hegemoni Antonio Gramsci dan
relevansinya dengan pendidikan (Siswati, 2019; Yahya, 2018). Analisis dilakukan dengan
menggabungkan metode sejarah dan teori kritis. Dari sisi sejarah, data yang terkumpul dikritisi
untuk memastikan keotentikan dan relevansinya melalui proses kritik eksternal dan internal.
Dari sisi teori, kerangka hegemoni Gramsci digunakan untuk menafsirkan temuan historis,
terutama dalam melihat bagaimana pendidikan kolonial sebagai arena hegemoni dapat
melahirkan intelektual organik. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan
kebijakan pendidikan kolonial, tetapi juga menafsirkan kontradiksi internalnya yang
berimplikasi pada lahirnya elit pribumi nasionalis.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Kebijakan Pendidikan Kolonial: Paradoks Politik Etis

Awal abad ke-20 ditandai dengan munculnya Politik Etis (1901) yang sering dianggap
sebagai titik balik dalam sejarah pendidikan di Hindia Belanda. Melalui semboyan irigasi,
emigrasi, dan edukasi, pemerintah kolonial berusaha menampilkan diri sebagai penguasa yang
peduli terhadap kesejahteraan rakyat pribumi. Salah satu aspek paling menonjol dari kebijakan
ini adalah perluasan kesempatan pendidikan. Pemerintah Belanda mendirikan sejumlah
sekolah untuk pribumi dengan tujuan meningkatkan taraf hidup sekaligus menyediakan tenaga
kerja terampil bagi birokrasi kolonial (Afandi, 2020). Namun, perluasan pendidikan yang
dijanjikan dalam Politik Etis tidak berjalan secara merata. Pendidikan kolonial masih sangat
terbatas baik dari segi jumlah lembaga maupun dari segi akses. Sekolah-sekolah modern lebih
banyak dinikmati oleh anak-anak priyayi dan elite pribumi, sementara mayoritas rakyat jelata
hanya dapat mengakses sekolah desa dengan kurikulum sederhana yang difokuskan pada
keterampilan dasar membaca, menulis, dan berhitung (Nurhakim, 2024). Hal ini
memperlihatkan kontradiksi: pendidikan dibuka, tetapi tidak benar-benar dimaksudkan untuk
pemerataan, melainkan untuk memperkuat struktur sosial kolonial. Paradoks ini semakin jelas
jika dilihat dalam konteks teori hegemoni Antonio Gramsci. Menurut Gramsci, kekuasaan tidak
semata-mata dipertahankan melalui paksaan, melainkan melalui upaya memperoleh consent



atau persetujuan dari kelompok yang dikuasai. Pendidikan kolonial, dalam kerangka ini, dapat
dipahami sebagai instrumen hegemoni: ia dirancang untuk menanamkan nilai, bahasa, dan pola
pikir yang mendukung legitimasi kekuasaan Belanda. Siswati (2019) menegaskan bahwa
institusi pendidikan berada di ranah civil society, tempat ideologi dominan diproduksi dan
direproduksi. Dengan demikian, kebijakan Politik Etis yang pada permukaannya tampak
sebagai “kebaikan hati” kolonial, pada dasarnya adalah strategi untuk mengamankan dominasi
lewat jalur ideologis. Meski demikian, kebijakan ini juga membuka celah-celah yang tidak
sepenuhnya dapat dikontrol. Menurut Frankema (2013), keterbatasan akses dan diskriminasi
dalam pendidikan kolonial justru menciptakan paradoks yang lebih luas: di satu sisi gagal
membentuk sistem pendidikan massal, tetapi di sisi lain melahirkan kelompok kecil elit
terdidik pribumi. Kelompok ini kelak memainkan peran signifikan dalam merumuskan
identitas nasional dan menantang hegemoni kolonial. Dengan kata lain, Politik Etis adalah
proyek hegemoni yang ambivalen ia mengokohkan kekuasaan kolonial, tetapi sekaligus
menyiapkan fondasi bagi resistensi di kemudian hari.

Diskriminasi Akses: Stratifikasi Etnis dan Kelas

Salah satu ciri utama pendidikan kolonial di Hindia Belanda adalah adanya stratifikasi
ketat berdasarkan ras dan kelas sosial. Sistem pendidikan sengaja dirancang berlapis-lapis.
Anak-anak Eropa memperoleh akses ke Europeesche Lagere School (ELS) dengan kurikulum
setara sekolah dasar di Belanda. Untuk anak-anak Tionghoa dan kelompok Timur Asing,
disediakan Hollandsch-Chineesche School (HCS). Sementara pribumi kebanyakan hanya dapat
mengakses Hollandsch-Inlandsche School (HIS) atau sekolah desa yang kurikulumnya jauh lebih
sederhana. Perbedaan jalur pendidikan ini menunjukkan bahwa pendidikan kolonial bukanlah
proyek egaliter, melainkan instrumen segregasi sosial (Nurhakim, 2024). Diskriminasi tersebut
juga terlihat jelas pada kasus Surabaya. Prayudi (2013) menunjukkan bahwa pendidikan
kolonial di kota ini didominasi oleh kalangan priyayi dan elite pribumi. Anak-anak dari kelas
bawah nyaris tidak memiliki kesempatan melanjutkan pendidikan ke jenjang lebih tinggi
karena keterbatasan biaya, seleksi ketat, dan pembatasan administratif. Hal ini semakin
menegaskan bahwa pendidikan kolonial hanya diperuntukkan bagi segelintir orang yang
dianggap layak, sementara mayoritas rakyat tetap ditempatkan dalam posisi subordinat.
Fenomena ini selaras dengan analisis Gramsci mengenai bagaimana hegemoni bekerja melalui
diferensiasi sosial. Menurut Gramsci, dominasi ideologis beroperasi dengan cara membagi-bagi
kelompok sosial dan menciptakan hirarki di antara mereka. Dalam konteks Hindia Belanda,
stratifikasi pendidikan berfungsi ganda: pertama, memastikan kebutuhan kolonial terhadap
tenaga kerja terdidik terpenuhi tanpa memberikan ancaman dari massa pribumi; kedua,
membangun kesadaran semu di kalangan elite pribumi bahwa mereka “beruntung”
mendapatkan pendidikan modern sehingga merasa memiliki kepentingan bersama dengan
kolonial. Siswati (2019) menyebut mekanisme ini sebagai bagian dari kerja civil society, di mana
institusi pendidikan menjadi saluran hegemoni untuk menciptakan persetujuan dari kelompok
yang didominasi. Dengan demikian, diskriminasi akses pendidikan kolonial bukan sekadar
kebijakan teknis, tetapi strategi ideologis untuk mengontrol struktur sosial. Namun, seperti
halnya kebijakan Politik Etis, sistem ini menyimpan kontradiksi internal. Dalam upaya
memisahkan rakyat jelata dari elit pribumi, pendidikan kolonial justru memberi ruang terbatas
bagi sebagian elit untuk menyerap ilmu pengetahuan modern dan menumbuhkan kesadaran
politik. Diskriminasi yang dimaksudkan untuk memperkokoh hegemoni, pada akhirnya
melahirkan kondisi yang memungkinkan munculnya generasi intelektual organik dari kalangan
pribumi.



Ambivalensi: Pendidikan sebagai Arena Kontrol dan Peluang

Meskipun pendidikan kolonial dirancang untuk memperkuat dominasi Belanda,
kenyataannya ia juga membuka peluang yang tidak sepenuhnya dapat dikendalikan oleh
pemerintah kolonial. Sekolah-sekolah HIS, MULO, AMS, hingga STOVIA memang berfungsi
sebagai instrumen kontrol sosial, tetapi pada saat yang sama menjadi pintu masuk bagi
generasi muda pribumi untuk mengakses pengetahuan modern, bahasa Belanda, dan nilai-nilai
baru yang melampaui kerangka kolonial. Hal ini menunjukkan adanya ambivalensi: pendidikan
kolonial adalah alat kontrol sekaligus saluran bagi tumbuhnya kesadaran kritis (Afandi, 2020;
Fakhriansyah & Patoni, 2019). Frankema (2013) mencatat bahwa dibandingkan dengan koloni
lain, Belanda cenderung lebih lambat dan lebih hemat dalam memperluas pendidikan bagi
pribumi. Kebijakan ini didasarkan pada kalkulasi politik dan ekonomi, di mana pemerintah
kolonial khawatir pendidikan yang terlalu luas justru memicu instabilitas. Namun, ironisnya,
meskipun pendidikan kolonial terbatas, justru dari ruang sempit itulah muncul kelompok kecil
pribumi yang mendapatkan kesempatan untuk menempuh pendidikan menengah dan tinggi.
Keterbatasan ini menciptakan paradoks: jumlahnya sedikit, tetapi dampaknya besar. Dalam
kerangka teori Gramsci, ambivalensi ini dapat dipahami sebagai ciri khas dari proyek
hegemoni. Hegemoni tidak pernah mutlak; ia selalu mengandung potensi resistensi.
Pendidikan, yang pada awalnya diposisikan sebagai alat untuk menanamkan kesadaran
kolonial, justru menjadi medan dialektis di mana wacana kolonial dapat dipelajari sekaligus
dipertanyakan. Siswati (2019) menegaskan bahwa dalam civil society, hegemoni bisa
dipatahkan melalui munculnya kesadaran alternatif. Dalam konteks Hindia Belanda, kesadaran
alternatif itu mulai tumbuh di kalangan siswa dan lulusan sekolah kolonial yang menyadari
keterbatasan akses pendidikan dan ketidakadilan sosial. Ambivalensi ini menjelaskan mengapa
pendidikan kolonial menghasilkan dampak yang bertolak belakang. Di satu sisi, ia meneguhkan
struktur sosial kolonial melalui diskriminasi akses. Di sisi lain, ia justru memperkenalkan
seperangkat pengetahuan, bahasa, dan nilai yang menjadi modal bagi sebagian kecil pribumi
untuk menantang tatanan yang ada. Dengan demikian, pendidikan kolonial bukan hanya arena
kontrol, tetapi juga arena peluang, tempat benih resistensi ditanam secara tidak sengaja oleh
kolonial itu sendiri.

Lahirnya Elit Pribumi Nasionalis sebagai Intelektual Organik

Dari ruang pendidikan kolonial yang terbatas, muncul generasi kecil elit pribumi yang
kelak memainkan peran penting dalam pergerakan nasional. Institusi seperti STOVIA di Batavia
dan sekolah menengah di kota-kota besar menjadi wadah pembentukan intelektual pribumi
yang berbeda dari rakyat kebanyakan. Mereka menguasai bahasa Belanda, memahami ilmu
pengetahuan modern, sekaligus memiliki kemampuan berorganisasi. Tokoh-tokoh seperti
Soetomo, Tjipto Mangunkusumo, dan Raden Dewi Sartika adalah contoh dari generasi yang
memanfaatkan pendidikan kolonial untuk membangun kesadaran baru akan posisi mereka
dalam struktur sosial Hindia Belanda (Afandi, 2020; Fakhriansyah & Patoni, 2019). Meskipun
awalnya dirancang untuk mencetak tenaga kerja kolonial, sekolah-sekolah ini justru
menghasilkan lulusan yang berani mempertanyakan legitimasi kekuasaan Belanda. Pendirian
Budi Utomo tahun 1908 yang dipelopori oleh mahasiswa STOVIA menandai transformasi kaum
terdidik pribumi menjadi motor kebangkitan nasional. Peristiwa ini memperlihatkan bahwa
pendidikan kolonial, yang semula diarahkan untuk kepentingan kolonial, justru melahirkan
aktor-aktor politik baru yang menentang struktur kolonial itu sendiri.

Dalam perspektif Gramsci, fenomena ini dapat dijelaskan melalui konsep intelektual
organik. Gramsci membedakan antara intelektual tradisional, yang cenderung
mempertahankan status quo, dengan intelektual organik, yakni kelompok terdidik yang lahir



dari kelas tertindas dan berfungsi untuk mengartikulasikan kepentingan kolektif mereka
(Siswati, 2019; Yahya, 2018). Kaum terdidik pribumi yang muncul dari sekolah kolonial tidak
sepenuhnya menjadi intelektual tradisional yang tunduk pada ideologi kolonial. Sebaliknya,
mereka menjelma sebagai intelektual organik yang berakar pada pengalaman rakyat tertindas,
lalu menggunakan pengetahuan modern untuk menantang dominasi kolonial. Lahirnya elit
pribumi nasionalis ini menegaskan bahwa proyek hegemoni kolonial memiliki batas.
Pendidikan memang berhasil mencetak pegawai dan birokrat yang setia pada kolonial, tetapi
pada saat yang sama, ia juga melahirkan generasi intelektual yang menjadi jembatan antara
kelas bawah dengan ide-ide modern tentang kebangsaan, demokrasi, dan keadilan sosial.
Generasi ini menjadi penggerak organisasi modern, dari Budi Utomo, Sarekat Islam, hingga Jong
Java, yang memperluas ruang resistensi terhadap kolonialisme. Dengan demikian, pendidikan
kolonial dapat dipahami sebagai arena yang kontradiktif: ia adalah instrumen dominasi yang
pada akhirnya membuka jalan bagi lahirnya resistensi. Inilah titik di mana teori hegemoni
Gramsci menemukan relevansinya: hegemoni tidak pernah total, dan dalam upaya
mempertahankan dominasi, selalu ada ruang bagi munculnya kesadaran kritis yang berpotensi
menggulingkan kekuasaan.

Diskusi Kritis: Relevansi Historis untuk Pendidikan Kontemporer

Kajian terhadap pendidikan kolonial di Hindia Belanda bukan sekadar membuka kembali
catatan sejarah, tetapi juga memberi pemahaman kritis tentang akar persoalan pendidikan di
Indonesia kontemporer. Sistem pendidikan kolonial yang diskriminatif meninggalkan warisan
struktural yang jejaknya masih terasa hingga kini. Ketimpangan akses pendidikan antara
daerah perkotaan dan pedesaan, dominasi kurikulum yang berorientasi pada kepentingan
kelompok elite, serta marginalisasi kelompok sosial tertentu merupakan persoalan yang dapat
ditelusuri hingga era kolonial (Afandi, 2020; Fakhriansyah & Patoni, 2019). Frankema (2013)
menegaskan bahwa keterbatasan investasi kolonial dalam pendidikan massal mengakibatkan
lemahnya fondasi pendidikan di Indonesia pasca-kemerdekaan. Kondisi ini menjelaskan
mengapa hingga kini pemerintah Indonesia masih menghadapi tantangan besar dalam
memperluas akses pendidikan yang merata. Dengan kata lain, warisan kolonial tidak hanya
berhenti pada masa lalu, tetapi terus berimplikasi pada bentuk dan arah pendidikan nasional.
Dalam perspektif Gramsci, fenomena ini memperlihatkan bahwa sekolah tetap menjadi arena
hegemoni hingga hari ini. Negara dan elit politik masih menggunakan pendidikan sebagai
sarana pembentukan kesadaran dan reproduksi ideologi. Namun, sebagaimana yang terjadi
pada masa kolonial, pendidikan juga menyimpan potensi resistensi. Inisiatif pendidikan
alternatif, gerakan literasi, hingga kritik terhadap kurikulum menunjukkan bahwa ruang untuk
melahirkan “intelektual organik” tetap terbuka. Siswati (2019) menyebut hal ini sebagai
dinamika dialektis hegemoni: setiap upaya dominasi selalu memunculkan peluang resistensi.
Oleh karena itu, pembacaan kritis terhadap pendidikan kolonial tidak hanya berguna untuk
memahami masa lalu, tetapi juga memberi landasan untuk merumuskan kebijakan pendidikan
yang lebih adil di masa kini. Menyadari bahwa pendidikan kolonial bersifat ambivalen—
sebagai alat kontrol sekaligus ruang resistensi—dapat membantu kita menempatkan
pendidikan nasional bukan hanya sebagai proyek teknis, tetapi juga sebagai arena politik yang
menentukan arah masa depan bangsa.

KESIMPULAN

Pendidikan kolonial di Hindia Belanda sejak awal merupakan instrumen kekuasaan yang
sarat ambivalensi. Melalui Politik Etis dan sistem pendidikan berlapis, Belanda berusaha
menanamkan hegemoni dengan membatasi akses pendidikan hanya pada kalangan priyayi dan
elite pribumi. Kebijakan diskriminatif ini berfungsi ganda: mencetak tenaga kerja terampil



Erut

untuk kepentingan kolonial sekaligus menanamkan legitimasi ideologis di kalangan yang
terdidik. Namun, strategi tersebut menyimpan kontradiksi internal. Pendidikan kolonial
memang memperkuat struktur sosial yang timpang, tetapi pada saat yang sama membuka celah
bagi munculnya kesadaran baru di kalangan pribumi. Dengan menguasai bahasa Belanda dan
ilmu pengetahuan modern, sebagian kecil lulusan sekolah kolonial tumbuh menjadi elit
intelektual yang mempertanyakan legitimasi kolonial. Dalam perspektif hegemoni Antonio
Gramsci, fenomena ini dapat dipahami sebagai kegagalan hegemoni yang bersifat mutlak.
Sekolah, yang berada di ranah civil society, berfungsi sebagai alat dominasi ideologis, tetapi
sekaligus menjadi medan dialektis tempat lahirnya intelektual organik. Lahirnya tokoh-tokoh
pergerakan nasional dari sekolah kolonial menunjukkan bahwa pendidikan dapat
bertransformasi dari instrumen kontrol menjadi pemicu resistensi. Ambivalensi ini
menegaskan bahwa setiap proyek hegemoni selalu menyisakan peluang perlawanan. Kajian ini
juga memberikan refleksi bagi masa kini: ketimpangan akses pendidikan dan dominasi
kurikulum yang masih terasa adalah warisan kolonial yang perlu diatasi dengan kesadaran
kritis. Dengan demikian, pendidikan nasional seharusnya tidak dipandang semata sebagai
sarana teknis, melainkan sebagai arena politik yang menentukan apakah bangsa ini akan terus
mereproduksi ketimpangan atau justru menciptakan ruang emansipasi.

DAFTAR PUSTAKA

Afandi, A. N., Swastika, A. 1., & Evendj, E. Y. (2020). Pendidikan pada masa pemerintah kolonial
di Hindia Belanda tahun 1900-1930. Jurnal Artefak, 7(1), 21-30.
https://jurnal.unigal.ac.id /index.php/artefak

Endah, S. (2017). Anatomi teori hegemoni Antonio Gramsci. Jurnal Translitera, 5, 11-20.
Universitas Islam Balitar.

Fakhriansyah, M., & Patoni, I. R. P. (2019). Akses pendidikan bagi pribumi pada periode Etis
(1901-1930). Jurnal Pendidikan Sejarah, 8(2), 122-134.
https://doi.org/10.21009/]PS.082.03

Frankema, E. (2013). Why was the Dutch legacy so poor? Educational development in the
Netherlands Indies, 1871-1942. Masyarakat Indonesia, 39(2), 307-332.

Jurgens, L. K. (2021). Understanding research methodology: Social history and the Reformation
period in Europe. Religions, 12(6), 370. https://doi.org/10.3390/rel12060370

Kurniawati, Y., & Santosa, A. B. (2023). Ragam pendidikan guru masa pemerintahan kolonial
Hindia Belanda. Factum: Jurnal Sejarah dan Pendidikan Sejarah, 12(2), 257-276.
https://doi.org/10.17509 /factum.v12i2.64131

Nurhakim, H. A., & Fahruddin. (2024). Sistem pendidikan Hindia Belanda pada masa kebijakan
politik etis. Jurnal Pendidikan Sejarah, 13(1), 52-63.
https://doi.org/10.21009/]PS.131.03

Prayudi, G. M., & Salindri, D. (2015). Pendidikan pada masa pemerintahan kolonial Belanda di
Surabaya tahun 1901-1942. Publika Budaya, 1(3), 20-34. Universitas Jember.
https://core.ac.uk/display/290559825

Westberg, J. (2025). Historical methods in educational research: Sources, contextualisation,
periodisation and analysis. Paedagogica Historica. Advance online publication.
https://doi.org/10.1080/00309230.2025.2473704

Yahya, F. A. (2017). Membangun masyarakat berdaya (Telaah atas konstruksi teori hegemoni
dan intelektual organik Antonio Gramsci). Jurnal Translitera, 275-280. IAIN Ponorogo.



https://doi.org/10.21009/JPS.082.03
https://doi.org/10.3390/rel12060370
https://doi.org/10.17509/factum.v12i2.64131
https://doi.org/10.21009/JPS.131.03
https://core.ac.uk/display/290559825
https://doi.org/10.1080/00309230.2025.2473704

