Erut

Sistem Pendidikan Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Dalam Mengembangkan
Karakter Sosial

Taufik Hidayat Sitorus! Elwantria Sihombing2 Rahmatullah Nainggolan3 Hidayat*
Jurusan Pendidikan Sejarah, Fakultas [lmu Sosial, Universitas Negeri Medan, Kota Medan,
Provinsi Sumatera Utara, Indonesial234
Email: taufiktaufikhidayatsitorus@gmail.com?! elwantrias@gmail.com?
rahmatngl752@gmail.com3 hidayatamsani@unimed.ac.id4

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam 1. Sejarah dan latar belakang pendirian
pesantren Ar Raudlatul Hasanah 2. Sistem pendidikan pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam
mengembangkan Kkarakter sosial 3. Model pembelajaran yang digunakan pesantren dalam
pengembangan karakter sosial. Metode penelitian yang digunakan adalah dengan pendekatan kualitatif
dengan jenis penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif. Teknik pengumpulan data dalam
penelitian ini diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam dengan pengurus yayasan pesantren,
tenaga pendidik, santri, alumni dan orang tua santri, serta dokumentasi terkait kurikulum dan kegiatan
santri. Analisis data dilakukan dengan teknik reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa sejarah dan latar belakang pendirian pesantren berawal dari keinginan
masyarakat Payabundung untuk mendirikan institusi pendidikan Islam yang mampu menghasilkan
santri yang memiliki tidak hanya ilmu agama namun juga pengetahuan umum yang mumpuni.
Selanjutnya hasil penelitian menunjukkan sistem pendidikan yang digunakan dalam pengembangan
karakter sosial mulai dari sistem rekrutmen santri dan tenaga pengajar yang ketat, kurikulum
integrative dalam pengembangan karakter sosial, peran guru dan tenaga pendidik dalam pengembangan
karakter sosial, peran organisasi santri (OPRH) dan kegiatan ekstrakurikuler, serta pola kehidupan
asrama sebagai media pengembangan karakter sosial. Hasil penelitian ini juga menunjukkan bahwa
terdapat beberapa model pembelajaran yang digunakan pesantren dalam mengembangkan karakter
sosial yaitu, model pembelajaran melalui keteladanan, model pembelajaran melalui pembiasaan, model
pembelajaran melalui kegiatan kolektif dan partisipatif. serta model pembelajaran yang
mengembangkan karakter sosial melalui dinamika kehidupan santri di asrama. Kesimpulan penelitian
ini adalah bahwa Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah memiliki sejarah pendirian pesantren yang berangkat
dari keinginan masyarakat akan hadirnya pesantren, kedua pesantren memiliki sistem pendidikan yang
terstruktur dalam mengembangkan karakter sosial yang terdiri dari, sistem rekrutmen santri dan
tenaga pengajarnya, memiliki kurikulum yang integratif menggabungkan pembelajaran formal, diniyah,
serta kemampuan Bahasa Arab dan Inggris, memiliki sistem yang memaksimalkan peran guru dan
tenaga pendidik sebagai teladan dan role model dalam mengajarkan nilai-nilai karakter sosial,
mengoptimalkan peran organisasi santri dalam membentuk karakter sosial santri, serta sistem
kehidupan asrama yang berfungsi sebagai media pengembangan karakter sosial santri di pesantren Ar
Raudlaltul Hasanah.

Kata Kunci: Pesantren, Karakter Sosial, Ar Raudlatul Hasanah

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Pendidikan di Indonesia bertujuan tidak hanya untuk mengembangkan aspek kognitif
atau akademik, tetapi juga untuk membentuk karakter dan kepribadian peserta didik. Sesuai
dengan Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, tujuan
pendidikan nasional adalah mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi individu yang
beriman, bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berpengetahuan,
terampil, kreatif, mandiri, serta mampu berperan sebagai warga negara yang demokratis dan


mailto:taufiktaufikhidayatsitorus@gmail.com1
mailto:elwantrias@gmail.com2
mailto:rahmatngl752@gmail.com3
mailto:hidayatamsani@unimed.ac.id4
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

o

bertanggung jawab (Kemendikbud, 2017). Hal ini menegaskan bahwa pendidikan karakter,
terutama yang berlandaskan nilai-nilai sosial, memiliki peran krusial dalam sistem pendidikan
nasional. Pendidikan karakter adalah upaya membentuk dan mengembangkan perilaku serta
kepribadian individu yang dilandasi oleh nilai-nilai moral dan sosial yang kuat. Dalam konteks
Indonesia, pendidikan karakter memiliki relevansi yang kuat, terutama karena masyarakat
Indonesia terdiri dari berbagai suku, agama, dan budaya yang beragam. Keharmonisan
masyarakat hanya dapat terwujud bila terdapat individu-individu yang memiliki karakter sosial
yang baik, seperti sikap toleransi, tenggang rasa, gotong royong, dan peduli terhadap sesama.
Dengan tantangan modernisasi dan globalisasi yang kerap membawa nilai-nilai yang
bertentangan dengan budaya lokal, kebutuhan akan pendidikan karakter yang berbasis nilai
sosial menjadi semakin mendesak (Fahham, 2013).

Pesantren, sebagai salah satu lembaga pendidikan tertua di Indonesia, memiliki peran
sentral dalam upaya penanaman nilai-nilai moral dan sosial. Sejarah pesantren di Indonesia
menunjukkan bahwa lembaga ini telah lama menjadi pusat pendidikan yang mengajarkan nilai-
nilai keagamaan dan sosial kepada santri. Pesantren tidak hanya mengajarkan ilmu agama,
tetapi juga menekankan pentingnya sikap sosial dalam interaksi sehari-hari. Dengan
lingkungan pendidikan yang unik dan sistem pendidikan yang holistik, pesantren menjadi
tempat yang efektif dalam membentuk karakter santri, terutama dalam aspek sosial, melalui
berbagai kegiatan yang mengajarkan hidup bersama, saling menghormati, dan saling
membantu (Zarkasyi, 2018). Pesantren berbeda dengan institusi pendidikan keislaman lain
seperti madrasah dan sekolah. Perbedaan antara ketiganya berdasarkan dari sistem dan
kurikulum pendidikan dari ketiga institusi tersebut yang dimana pesantren merupakan
representasi pendidikan Islam tradisional yang berakar pada budaya lokal dan memiliki ciri
khas di dalamnya seperti memiliki pondok atau asrama untuk para santri dan pembelajaaran
kitab kuning, sedangkan madrasah adalah bentuk kompromi antara pendidikan Islam dan
modernitas dan di lain sisi sekolah lebih mencerminkan sisten pendidikan yang diadopsi dari
sistem pendidikan barat (Steenbrink, 1986). Pesantren juga merupakan sebuah komunitas
peradaban yang memiliki ciri khas tersendiri. Pesantren merupakan tempat membina moral
dan spiritual serta pembelajaran nilai-nilai keislaman yang dimana biasa disebut dengan panca
jiwa pondok pesantren yang terdiri dari jiwa keikhlasan, persaudaraan, kemandirian,
kesederhanaan dan nilai-nilai lain yang berdasar dan tidak melenceng dari syariah Islam itu
sendiri. Pesantren tidak hanya menjadi lembaga pendidikan Islam tradisional, tetapi juga
berperan sebagai agen perubahan sosial. Pesantren memberdayakan masyarakat melalui
pendidikan, dakwah, dan pengembangan ekonomi, serta mencetak pemimpin yang
berintegritas. Pesantren juga mampu beradaptasi dengan perubahan zaman melalui
modernisasi kurikulum dan keterlibatan dalam isu-isu sosial, menjadikannya penggerak
transformasi sosial yang inklusif dan relevan (Dudin, 2018).

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan Tuntungan merupakan salah satu pesantren yang
telah lama berkontribusi dalam pembentukan karakter sosial santri di Kota Medan. Pesantren
ini memiliki program pendidikan yang menekankan pentingnya sikap sosial dan moral, sebagai
bagian dari misi untuk mencetak generasi Muslim yang tidak hanya memiliki pengetahuan
agama yang baik, tetapi juga memiliki sikap sosial yang tinggi dan mampu memberikan
kontribusi positif kepada masyarakat. Di tengah masyarakat modern yang penuh tantangan,
Pesantren Ar Raudlatul Hasanah mengajarkan nilai-nilai gotong royong, kebersamaan, empati,
dan kepedulian terhadap sesama, yang semuanya diharapkan dapat membentuk karakter sosial
santri yang kuat dan tangguh (Siregar, 2018). Peran pesantren dalam pengembangan karakter
sosial ini menjadi sangat krusial dalam konteks masyarakat Indonesia yang semakin terpapar
oleh pengaruh negatif dari budaya luar. Modernisasi dan globalisasi yang berlangsung pesat



o

memunculkan fenomena individualisme, persaingan yang tidak sehat, serta konflik sosial yang
semakin meningkat. Dengan adanya pendidikan karakter di pesantren, diharapkan para santri
tidak hanya siap menghadapi perubahan sosial yang kompleks, tetapi juga mampu menjadi
agen perubahan yang membawa nilai-nilai positif dalam lingkungan sosial mereka. Penanaman
karakter sosial seperti kepedulian terhadap lingkungan, empati, serta sikap bertanggung jawab
diharapkan akan memperkuat jati diri santri sebagai warga negara yang bertanggung jawab dan
berakhlak mulia (Andrianto, 2022). Pesantren Ar Raudlatul Hasanah mengimplementasikan
pendidikan karakter sosial melalui berbagai metode, di antaranya adalah pembiasaan,
keteladanan, dan kegiatan praktis. Pembiasaan hidup di asrama, misalnya, mendorong santri
untuk saling menghormati, bekerja sama, dan hidup dalam suasana kebersamaan. Para santri
didorong untuk saling membantu, menjaga kebersihan, serta berpartisipasi dalam kegiatan
sosial yang melibatkan masyarakat sekitar pesantren. Program-program seperti ini diyakini
dapat membentuk karakter sosial yang kuat karena santri tidak hanya belajar secara teoritis,
tetapi juga terlibat langsung dalam pengalaman sosial sehari-hari (Dedik, 2015). Selain
pendekatan pembiasaan, pesantren juga menerapkan keteladanan, di mana para pengajar dan
pengasuh pesantren menjadi contoh nyata bagi santri dalam menunjukkan sikap sosial yang
baik. Keteladanan ini sangat penting karena santri cenderung meniru perilaku dari orang-orang
yang mereka hormati, seperti ustaz, ustazah, atau kyai di pesantren. Dengan melihat dan
meniru teladan yang baik, santri dapat memahami pentingnya sikap sosial dalam kehidupan
sehari-hari dan diharapkan dapat mengimplementasikan nilai-nilai tersebut dalam interaksi
sosial di luar lingkungan pesantren.

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah juga menghadapi berbagai tantangan dalam
mengembangkan karakter sosial santri. Salah satu tantangan utama adalah pengaruh dari
budaya luar dan teknologi modern yang sering kali membawa nilai-nilai yang bertentangan
dengan prinsip sosial yang diajarkan di pesantren. Kemudahan akses informasi melalui media
sosial dan internet, misalnya, dapat memengaruhi pola pikir dan perilaku santri sehingga
mengarah pada sikap individualis dan materialis. Selain itu, keterbatasan sumber daya, baik
dari segi tenaga pengajar maupun fasilitas, juga menjadi kendala dalam upaya optimalisasi
pendidikan karakter sosial (Sholeh, 2020). Oleh karena itu, diperlukan strategi-strategi yang
inovatif agar pesantren dapat menghadapi tantangan ini tanpa kehilangan tujuan utamanya
dalam pembentukan karakter sosial santri. Dari latar belakang ini, penelitian ini bertujuan
untuk memahami secara mendalam peran Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan Tuntungan
dalam pengembangan karakter sosial santri. Penelitian ini akan menggali program-program
dan metode yang diterapkan oleh pesantren untuk membentuk karakter sosial santri, serta
mengidentifikasi tantangan yang dihadapi pesantren dalam proses pendidikan karakter ini.
Harapannya, penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi bagi pengembangan pendidikan
karakter di pesantren Ar Raudlatul Hasanah, tetapi juga menjadi bahan referensi bagi lembaga
pendidikan Islam lainnya dalam mengembangkan program pendidikan karakter sosial yang
relevan dengan tantangan zaman.

Penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan rekomendasi yang konstruktif bagi para
pemangku kebijakan untuk mendukung peran pesantren sebagai lembaga pendidikan yang
berfokus pada pembentukan karakter, terutama dalam menghadapi tantangan globalisasi yang
dapat memengaruhi nilai-nilai sosial santri. Dengan pemahaman yang mendalam mengenai
peran pesantren dalam pengembangan karakter sosial, diharapkan penelitian ini dapat
memberikan sumbangan pemikiran bagi pengembangan model pendidikan karakter di
lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Penelitian ini berfokus pada sistem Pendidikan,
kurikulum dan model pembelajaran di pesantren modern Ar Raudlatul Hasanah dalam
pengembangan karakter sosial santri. Rumusan Masalah: Bagaimana latar belakang pendirian



YR

pesantren Ar Raudlatul Hasanah? Bagaimana sistem pendidikan yang ada di pesantren Ar
Raudlatul Hasanah dalam mengembangkan karakter sosial? Bagaimana model pembelajaran
karakter sosial yang dikembangkan di pesantren Ar Raudlatul Hasanah? Tujuan Penelitian:
Menganalis sejarah dan latar belakang pendirian pesantren Ar Raudlatul Hasanah; Menggali
sistem pendidikan di pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam mengembangkan karakter sosial;

Menggali model pembelajaran karakter sosial yang dikembangkan di pesantren Ar Raudlatul
Hasanah.

Tinjauan Pustaka

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang berkembang
sejak zaman Walisongo (Dhofier, 2011). Sistem pendidikan pesantren berbasis asrama dengan
metode pengajaran yang menekankan interaksi langsung antara santri dan kyai (Azra 2003).
Pesantren memiliki peran strategis dalam membangun peradaban Islam di Nusantara dan
menjadi pusat pendidikan serta dakwah. Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan
Islam di Indonesia yang memiliki peran penting dalam perkembangan keislaman dan
pendidikan di Nusantara. Pesantren telah berkembang sejak abad ke-13 seiring dengan
masuknya Islam ke Indonesia. Model pendidikan pesantren menekankan pembelajaran kitab
kuning, pendalaman ilmu agama, dan pembentukan karakter santri. Seiring dengan
perkembangan zaman, pesantren mengalami transformasi dari sistem tradisional menuju
sistem yang lebih modern. Awalnya kurikulum pesantren hanya berbasis pada pengajaran kyai
kepada santri dengan model pembelajaran tradisional, yaitu metode sorogan dan bandongan
kemudian berkembang menjadi kurikulum tradisional yang dikombinasikan dengan
pendidikan formal seperti yang diatur dalam UU Sistem Pendidikan Nasional. Hal ini bertujuan
agar lulusan pesantren tidak hanya memiliki pemahaman keislaman yang mendalam tetapi juga
memiliki kompetensi akademik dan sosial yang baik (Zarkasyi, 2018). Pesantren memiliki
peran strategis dalam membentuk karakter sosial santri melalui sistem pendidikan berbasis
nilai-nilai Islam. Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan keagamaan
tetapi juga sebagai pusat pembentukan karakter yang berbasis ajaran Islam. Pesantren
menanamkan nilai-nilai sosial seperti toleransi, disiplin, gotong royong, dan kemandirian
kepada para santri. Pesantren memiliki beberapa fungsi penting, yaitu selain sebagai tempat
pendidikan agama yang memberikan pemahaman mendalam tentang ajaran Islam pesantren
juga memiliki fungsi lain sebagai pembentuk karakter dan penanaman nilai-nilai moral, etika,
dan sosial. Pesantren juga berfungsi sebagai pemberdayaan masyarakat yang melibatkan santri
dalam kegiatan sosial, bakti sosial dan pengabdian masyarakat. Pesantren selain daripada itu
juga merupakan tempat untuk menyebarkan ajaran Islam melalui pendekatan dakwah yang
dimana diharapkan santri dapat melanjutkan pengajaran keislaman tersebut kepada
masyarakat (Madjid, 2013).

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah merupakan salah satu pesantren modern yang
mengadopsi sistem pendidikan berbasis integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum.
Berdasarkan dokumen sejarah pesantren, pendiriannya bertujuan untuk mencetak generasi
muslim yang berakhlak mulia dan memiliki keterampilan sosial yang tinggi. Latar belakang
pendiriannya dipengaruhi oleh kebutuhan masyarakat terhadap lembaga pendidikan yang
tidak hanya berorientasi pada ilmu agama tetapi juga memiliki sistem pembelajaran yang
relevan dengan perkembangan zaman. Pesantren Ar Raudlatul Hasanah didirikan pada 18
Oktober 1982, bertepatan dengan Tahun Baru Islam 1403 H. Gagasan pendirian pesantren ini
muncul dari diskusi antara masyarakat Paya Bundung dan Ustadz Usman Husni, yang
menginginkan adanya lembaga pendidikan Islam di daerah tersebut. Pada peringatan Maulid
Nabi Muhammad SAW pada 15 Januari 1981, Ustadz Usman Husni menyampaikan tausiyah



o

yang menekankan pentingnya pendidikan agama bagi keluarga yang telah mapan secara
ekonomi. Hal ini mendorong masyarakat untuk mendirikan pesantren sebagai sarana dakwah
dan pendidikan Islam. Sebelumnya, pada tahun 1977, H. Fakhruddin Tarigan mewakafkan
tanahnya di Jalan Binjai kepada Yayasan Keluarga Dukun Patah Pergendangan, dengan tujuan
mendirikan perguruan Islam. Namun, karena pertimbangan tata letak kota dan masukan dari
berbagai pihak, termasuk Bapak Tarzan Ginting, keluarga memutuskan untuk memindahkan
lokasi ke Paya Bundung, Medan Tuntungan. Tanah di Jalan Binjai kemudian dijual pada tahun
1981, dan hasilnya digunakan untuk pengembangan pesantren di lokasi baru. Nama "Ar
Raudlatul Hasanah" berasal dari pengajian tafsir di rumah Dr. H. Mochtar Tarigan, yang merujuk
pada Surah An-Naba' ayat 32 dalam Tafsir Al-Shawy. Seiring waktu, pesantren ini mengadopsi
sistem kurikulum Kulliyatul Mu'allimin Al-Islamiyah (KMI) pada tahun 1986, dengan masa
pendidikan enam tahun yang mencakup tingkat Tsanawiyah dan Aliyah. Kurikulum ini
diadaptasi dari Pondok Pesantren Modern Darussalam Gontor (Siregar 2018).

Dalam sistem pesantren, pembentukan karakter sosial berlangsung secara holistik
melalui berbagai kegiatan yang mencakup pembelajaran agama, interaksi sosial di dalam
asrama, serta keterlibatan dalam kegiatan kemasyarakatan. Metode ini memungkinkan santri
untuk menginternalisasi nilai-nilai sosial dalam kehidupan sehari-hari. Metode tersebut juga
merupakan sebuah inovasi dalam sistem Pendidikan pesantren tradisional yang hanya berfokus
kepada ajaran keislaman menjadi pengajaran yang menekankan kepada kehidupan sosial yang
dimana dapat diharapkan menjadi modal santri dalam berkehidupan bermasyarakat setelah
lulus nantinya. Karakter sosial merupakan bagian dari karakter individu yang berkaitan dengan
bagaimana seseorang berperilaku dalam lingkungan sosialnya. Menurut Lickona (1991) dalam
(Susanti 2022) karakter sosial mencakup nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, empati,
kerja sama, dan kepedulian terhadap sesama. Pendidikan karakter sosial bertujuan untuk
menciptakan individu yang tidak hanya cerdas secara akademik tetapi juga memiliki moral yang
kuat dalam interaksi sosial. Pentingnya karakter sosial dalam kehidupan bermasyarakat juga
ditekankan oleh Thomas Lickona yaitu, bahwa karakter sosial mencerminkan sejauh mana
seseorang mampu menjalankan kehidupan dengan memperhatikan norma dan etika yang
berlaku di masyarakat. Dalam konteks pendidikan, pembentukan karakter sosial dilakukan
melalui berbagai pendekatan, termasuk pendidikan formal, informal, dan nonformal, seperti
yang diterapkan dalam sistem pesantren. Karakter sosial dalam perspektif pendidikan Islam
merupakan aspek penting dalam pembentukan pribadi yang berakhlak mulia, memiliki empati,
dan mampu berinteraksi dengan baik dalam Masyarakat. Pendidikan Islam harus mampu
menanamkan nilai-nilai sosial seperti kejujuran, kerja sama, kepedulian, dan toleransi dalam
kehidupan sehari-hari.

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah memiliki kesamaan dengan Pondok Modern Darussalam
Gontor dalam hal sistem asrama, kurikulum berbasis integrasi ilmu agama dan umum, serta
pembentukan karakter santri melalui kegiatan ekstrakurikuler dan kepemimpinan. Namun,
pesantren ini lebih adaptif terhadap perkembangan zaman dan kebutuhan lokal dibandingkan
pesantren tradisional lainnya. Pendidikan pesantren berbasis nilai-nilai Islam sangat berperan
dalam membentuk karakter sosial santri. Kehidupan berbasis asrama mendorong kedisiplinan,
kebersamaan, dan interaksi sosial yang intens, yang merupakan faktor utama dalam
pembentukan karakter (Madjid, 2013). Nilai kebersamaan, tanggung jawab, dan kemandirian
dalam kehidupan pesantren menjadi faktor utama dalam pembentukan karakter sosial santri
yang menunjukkan bahwa kegiatan gotong royong, musyawarah, dan diskusi keagamaan
menjadi sarana efektif dalam mengembangkan keterampilan sosial santri (Hidayatullah, 2010).
Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah, sistem pendidikan berbasis asrama memberikan
kesempatan bagi santri untuk melatih keterampilan sosial secara langsung. Kegiatan



kepemimpinan santri, program pengabdian masyarakat, serta interaksi intensif antara santri

dan pengasuh berperan penting dalam membangun karakter sosial yang kuat (Rahman, 2020).

Di pesantren Ar Raudlatul Hasanah yang dimana mengadopsi sistem Pendidikan
Pesantren Gontor sekaligus mengadopsi kurikulumnya yaitu kurikulum Kulliyatul Mu’allimin
Al-Islamiyah (KMI), dimana kurikulum ini telah menjadi kurikulum dalam sistem pendidikan
pesantren Ar Raudlatul Hasanah sejak awal aktifnya pesantren tersebut. Kurikulum KMI yang
dipakai pada lembaga Pesantren Ar Raudlatul Hasanah tidak jauh berbeda dengan apa yang
dimiliki oleh Pesantren Gontor. Ada dua jenjang pendidikan yang diselenggarakan oleh Gontor,
yaitu jenjang menengah dengan nama Kulliyatul al-Mu’allimin al-Islamiyah.” Jenjang pendidikan
menengah yang dimaksud adalah Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah. Begitu pula
dengan pesantren Ar Raudlatul Hasanah proses pendidikan berlangsung selama 24 jam, semua
kegiatan dari para santri sudah di jadwalkan dengan baik. Pelajaran agama dan umum yang
diberikan dalam jangka waktu 6 tahun lamanya. Pendidikan keterampilan, kesenian, olahraga,
organisasi dan lain-lain merupakan bagian dari kegiatan kehidupan santri di pesantren.”
Program-program dalam kurikulum KMI ini diperuntukkan kepada tingkat Madrasah
Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah, yang dibuka pada tahun 1989 dan 1990. Seiring
perkembangan kurikulum di Indonesia pesantren Ar Raudlatul Hasanah juga menggunakan
kurikulum KTSP yang sesuai dengan kurikulum Pemerintah. Mata Pelajaran seperti Agama dan
Akhlak Mulia (Qur'an Hadits, Aqidah Akhlak, Figih, Sejarah Kebudayaan Islam), Pendidikan
Kewarganegaraan, Bahasa Indonesia dan Asing, Matematika, Kesenian, Pendidikan Jasmani,
[lmu Pengetahuan Sosial (Sejarah, Geografi, Ekonomi, Sosiologi), lmu Pengetahuan Alam
(Fisika, Kimia, Biologi), Teknologi Informasi dan Komunikasi, Muatan lokal (Kepesantrenan)
dan Pengembangan diri yang menggunakan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan atau
disingkat dengan KTSP mulai diberlakukan di pesantren tersebut. Kegiatan-kegiatan yang
terdapat dalam kurikulum Ar-Raudhatul Hasanah terbagi kepada empat bagian, yaitu: Intra
kurikuler, ko kurikuler, ekstra kurikuler dan hidden kurikuler (Nurmayani 2015).

Dalam hal metode pembelajaran yang di mana biasanya Pesantren tradisional
menggunakan metode pembelajaran khas yaitu, sorogan, bandongan, dan halaqah yang tidak
hanya menekankan aspek kognitif tetapi juga interaksi sosial antara santri dan kyai (Hasan,
2015). Berbeda dengan di pesantren modern metode diskusi kelompok dan pembelajaran
berbasis proyek sering digunakan karena dapat meningkatkan keterampilan komunikasi, kerja
sama, dan kepemimpinan di kalangan santri (Syaifuddin, 2019). Pesantren Ar Raudlatul
Hasanah misalnya, selain menggunakan metode diskusi kelompok dan pembelajaran berbasis
proyek juga menggunakan Pendekatan experiental learning yang sangat efektif dalam
membentuk karakter sosial santri (Syamsuddin, 2021). Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah,
kegiatan seperti mentoring, dan program kepemimpinan santri juga menjadi bagian dari
strategi pendidikan yang menekankan aspek sosial dan kepemimpinan. Pesantren Ar Raudlatul
Hasanah mengembangkan berbagai model pembelajaran yang menekankan pembentukan
karakter sosial, antara lain:

1. Model Pembelajaran Berbasis Interaksi Sosial, yang diterapkan melalui kegiatan halagah
(diskusi kelompok), yang mendorong santri untuk berani menyampaikan pendapat dan
mendengarkan perspektif orang lain.

2. Model Pembelajaran Berbasis Program dan Praktik Sosial, dimana santri diberikan tugas
untuk dapat memberikan dakwah kepada Masyarakat setelah dipelajari dalam pesantren,
tugas tersebut seperti berdakwah di masjid desa sekitar.

3. Model Pembelajaran Berbasis Keteladanan, dengan menempatkan kyai dan ustaz sebagai
figur yang memberikan contoh dalam bertindak dan bersikap, sehingga santri dapat meniru
perilaku positif tersebut.



YR
4. Model Pembelajaran Terpadu, yang mengintegrasikan nilai-nilai sosial dalam setiap mata
pelajaran yang diajarkan, baik dalam ilmu agama maupun ilmu umum.

Lingkungan pesantren yang berbasis asrama memberikan kesempatan bagi santri untuk
menginternalisasi nilai-nilai sosial dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Abdullah (2022),
lingkungan pesantren yang kondusif dapat meningkatkan efektivitas pembelajaran serta
membentuk karakter santri lebih optimal. Berdasarkan penelitian terdahulu, dapat
disimpulkan bahwa pendirian Pesantren Ar Raudlatul Hasanah dipengaruhi oleh faktor sosial
dan pendidikan. Sistem pendidikan pesantren yang berbasis asrama dan nilai-nilai Islam
terbukti efektif dalam membentuk karakter sosial santri. Model pembelajaran yang diterapkan,
baik metode klasik maupun modern, turut berkontribusi dalam pengembangan keterampilan
sosial dan kepemimpinan santri. Penelitian ini akan menggali lebih dalam faktor-faktor yang
mempengaruhi pengembangan karakter sosial santri di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah serta
implikasinya terhadap sistem pendidikan pesantren di Indonesia. Dari berbagai literatur yang
telah dikaji, dapat disimpulkan bahwa pesantren memiliki peran besar dalam membentuk
karakter sosial santri. Pesantren Ar Raudlatul Hasanah menerapkan sistem pendidikan yang
mengintegrasikan nilai-nilai sosial dalam kurikulum, kehidupan sehari-hari, dan model
pembelajaran yang diterapkan. Melalui metode keteladanan, pembiasaan, diskusi, dan
pengabdian masyarakat, pesantren ini berhasil membangun lingkungan pendidikan yang
kondusif untuk pengembangan karakter sosial santri. Dengan mengkaji sejarah, sistem
pendidikan, dan model pembelajaran yang diterapkan di pesantren Ar Raudlatul Hasanah,
penelitian ini akan memberikan kontribusi dalam memahami bagaimana pesantren dapat
menjadi institusi yang efektif dalam membangun karakter sosial generasi muda.

METODE PENELITIAN

Menurut Moleong (2016), metode penelitian adalah cara atau prosedur sistematis yang
digunakan oleh peneliti untuk memperoleh data yang valid dan dapat dipercaya guna
memahami, menjelaskan, dan menemukan kebenaran suatu fenomena. Dalam penelitian
kualitatif, Moleong menekankan bahwa metode penelitian berfungsi untuk menggali makna,
memahami konteks, serta memperoleh pemahaman mendalam terhadap objek yang diteliti
melalui pendekatan deskriptif dan interpretatif. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif yang dimana jika merujuk dari Moleong (2016) menyatakan bahwa penelitian
kualitatif bertujuan untuk memahami fenomena sosial dan budaya dari perspektif partisipan
melalui pengumpulan data berupa kata-kata dan tindakan. Alasan penggunaan pendekatan
kualitatif ini karena fokus utamanya adalah untuk menggali dan memahami fenomena yang
terjadi di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan Tuntungan terkait pengembangan karakter
sosial santri. Pendekatan ini dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan
peran pesantren dalam membentuk karakter sosial dan memahami faktor-faktor yang
memengaruhi pendidikan karakter sosial di pesantren tersebut. Pendekatan kualitatif juga
memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan data yang lebih mendalam mengenai proses
pendidikan, metode yang diterapkan, serta tantangan yang dihadapi dalam pengembangan
karakter sosial di lingkungan pesantren.

Untuk jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah deskriptif kualitatif.
Menurut Moleong (2016), penelitian deskriptif kualitatif adalah jenis penelitian yang bertujuan
untuk memahami dan menggambarkan fenomena secara mendalam berdasarkan data yang
dikumpulkan dalam bentuk kata-kata, narasi, atau deskripsi, bukan angka. Penelitian ini
berfokus pada makna, pemahaman, serta interpretasi subjektif terhadap suatu fenomena yang
terjadi dalam konteks alami, dengan menggunakan teknik pengumpulan data seperti observasi,



o

wawancara, dan analisis dokumen. Penggunaan jenis penelitian ini adalah untuk memberikan

gambaran secara rinci mengenai peran Pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam pengembangan

karakter sosial santri. Penelitian deskriptif kualitatif ini bertujuan untuk menggambarkan dan
menjelaskan kondisi nyata yang terjadi di pesantren terkait pengajaran karakter sosial serta
cara pesantren tersebut menerapkan nilai-nilai sosial dalam kehidupan sehari-hari santri
Lokasi penelitian menurut Moleong (2016) adalah tempat atau lingkungan di mana
penelitian dilakukan untuk memperoleh data yang relevan dengan fokus penelitian. Lokasi ini
dipilih berdasarkan pertimbangan bahwa tempat tersebut memiliki fenomena atau masalah
yang sesuai dengan tujuan penelitian, sehingga memungkinkan peneliti untuk menggali
informasi secara mendalam dalam konteks yang alami. Adapun lokasi dari penelitian ini
dilakukan di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah berlokasi di Jl. Jamin Ginting Km. 11 Paya

Bundung / Jl. Setia Budi Kel. Simpang Selayang Kec. Medan Tuntungan yang merupakan tempat

penelitian utama. Pesantren ini dipilih karena memiliki fokus yang jelas dalam pengajaran

agama Islam sekaligus membentuk karakter sosial santri melalui berbagai program pendidikan.

Menurut Moleong (2016), dalam penelitian kualitatif, teknik pengumpulan data dilakukan

melalui beberapa metode utama, yaitu wawancara mendalam (In-depth Interview), Observasi

(Observation), Dokumentasi (Document Analysis) dan juga Triangulasi.

1. Wawancara Mendalam (In-depth Interview). Wawancara dilakukan secara langsung antara
peneliti dengan kepala Yayasan Pesantren Ar Raudlatul Hasanah untuk mendapat data
tentang Sejarah dan latar belakang pendirian pesantren. Wawancara juga dilakukan dengan
tenaga pendidik di Pesantren untuk memahami tentang sistem Pendidikan dan model
pembelajaran di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah.

2. Observasi (Observation). Peneliti mengamati aktivitas Pendidikan di pesantren, seperti
kegiatan pembelajaran, interaksi sosial santri baik itu interaksi antar santri maupun
interaksi antara santri dan tenaga pendidik.

3. Dokumentasi (Document Analysis). Dokumentasi: Peneliti mengumpulkan dokumen-
dokumen terkait, seperti profil pesantren, kurikulum, buku panduan, serta arsip Sejarah
yang berkaitan dengan pendirian dan perkembangan pesantren.

4. Triangulasi. Teknik ini digunakan untuk menguji validitas data dengan membandingkan
informasi dari berbagai sumber atau metode, seperti menggabungkan wawancara,
observasi, dan dokumentasi guna memastikan keakuratan dan kredibilitas data.

Bogdan dan Biklen (1982) dalam (Moleong, 2016) menyebutkan bahwa Teknik analisis
data merupakan upaya pengorganisiran data, catatan, hasil rekaman dan kemudian
mengklasifikasikannya menjadi satuan yang dapat dikelola kemudian mencari dan menemukan
pola dengan mengambil data yang penting dan kemudian dinterpretasikan serta kemudian
akan memutuskan data yang mana saja akan disajikan dalam hasil karya tulisan. Karena
pendekatan penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif maka teknik analisis data nya
relevan jika menggunakan teknik analisis data dari Miles & Huberman yang mengatakan bahwa
dalam metode penelitian kualitatif, maka digunakan teknik analisis data induktif dalam model
interaktif, teknik analisis data induktif dalam model interaktif ini dibagi oleh Miles & Huberman
menjadi tiga komponen yaitu, reduksi data, sajian data dan penarikan kesimpulan/verifikasi.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Gambaran Umum Lokasi Penelitian

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah berlokasi di Jalan Setia Budi, Kelurahan Simpang
Selayang, Kecamatan Medan Tuntungan, Kota Medan, Sumatera Utara. Lokasi pesantren ini
cukup strategis karena berada di wilayah yang tidak terlalu jauh dari pusat kota Medan, namun



o

tetap memiliki suasana yang relatif tenang dan kondusif untuk kegiatan pendidikan dan
pembinaan santri. Posisi geografis pesantren yang berada di pinggiran kota memberikan
keunggulan tersendiri. Di satu sisi, ia dekat dengan fasilitas perkotaan seperti akses
transportasi, pusat kesehatan, dan kebutuhan logistik. Di sisi lain, lingkungan sekitarnya masih
dikelilingi oleh area hijau, perkampungan, serta nuansa alami yang mendukung suasana belajar
yang religius. Lingkungan geografis pesantren memainkan peran penting dalam pembentukan
atmosfer pendidikan. Santri yang berasal dari berbagai daerah di Indonesia menemukan
lingkungan belajar yang tidak terlalu ramai, sehingga mereka dapat fokus pada aktivitas harian,
baik akademik maupun nonakademik. Faktor lingkungan ini sejalan dengan prinsip pendidikan
pesantren yang menekankan keseimbangan antara aktivitas belajar, ibadah, dan pembinaan
karakter. Kondisi geografis pesantren yang jauh dari pusat keramaian kota juga mengurangi
distraksi bagi para santri. Selain itu, lokasi pesantren yang berada di dataran tinggi Medan
Tuntungan menjadikannya memiliki iklim yang relatif sejuk. Hal ini mendukung kenyamanan
santri dalam menjalani aktivitas harian. Iklim dan udara yang relatif bersih turut memberikan
dampak positif terhadap kesehatan santri. Aspek kesehatan lingkungan ini sangat penting,
mengingat jumlah santri yang tinggal di asrama cukup besar dan membutuhkan kondisi
lingkungan yang sehat untuk menghindari penyebaran penyakit.

Dari sisi keamanan, pesantren ini cukup terlindungi karena berada di lingkungan
masyarakat yang ramah terhadap aktivitas pesantren. Hubungan antara pihak pesantren
dengan masyarakat sekitar terjalin dengan baik. Banyak kegiatan pesantren yang melibatkan
warga sekitar, sehingga tercipta interaksi sosial yang harmonis. Keberadaan pesantren bahkan
memberikan dampak ekonomi positif bagi masyarakat sekitar, seperti meningkatnya usaha
warung makan, toko kelontong, maupun jasa transportasi. Secara geografis, lokasi ini juga
mendukung terciptanya sistem pendidikan yang mandiri. Pesantren memiliki lahan yang luas,
yang tidak hanya digunakan untuk bangunan pendidikan dan asrama, tetapi juga untuk
kegiatan lain seperti olahraga, pertanian kecil, dan program ekstrakurikuler. Lahan yang cukup
luas memungkinkan pesantren mengembangkan berbagai sarana dan prasarana sesuai
kebutuhan santri yang terus bertambah dari tahun ke tahun.

Kondisi Sosial Keagamaan Sebelum Berdirinya Pesantren

Pada saat sebelum berdirinya pesantren Ar Raudlatul Hasanah masyarakat Muslim di
Sumatera Utara khususnya Kota Medan menghadapi situasi sosial keagamaan yang cukup
kompleks. Jumlah umat Islam memang dominan, namun lembaga pendidikan Islam formal yang
berbasis pesantren sangat terbatas. Sebagian besar masyarakat hanya mengenal madrasah
tradisional, surau, dan pengajian di masjid sebagai sarana pendidikan agama. Kondisi ini
berbeda jauh dengan Pulau Jawa yang telah lama memiliki jaringan pesantren mapan seperti
Gontor, Tebuireng, atau Lirboyo. Ketimpangan ini menimbulkan keresahan di kalangan ulama
dan cendekiawan Muslim. Banyak orang tua yang harus mengirim anak mereka jauh ke Jawa
untuk memperoleh pendidikan pesantren yang berkualitas. Tidak semua keluarga mampu
melakukannya, sehingga hanya kelompok tertentu yang bisa mengakses pendidikan tersebut.
Hal ini berimplikasi pada terbatasnya jumlah kader Muslim yang berilmu mendalam sekaligus
siap menjadi pemimpin masyarakat di Sumatera Utara. Kondisi sosial keagamaan tersebut
sejalan dengan kajian Dhofier (2011), yang menyebutkan bahwa lahirnya pesantren di berbagai
wilayah Indonesia merupakan jawaban atas kebutuhan lokal umat Islam dalam menghadapi
tantangan pendidikan dan sosial. Pesantren tidak hanya sekadar institusi keagamaan, tetapi
juga menjadi pusat pembentukan identitas dan benteng moral masyarakat.

Faktor lain yang turut melatarbelakangi lahirnya pesantren adalah pengaruh modernisasi
pendidikan di bawah kebijakan Orde Baru. Pemerintah ketika itu memperluas akses sekolah



o

formal yang bercorak sekuler, dengan muatan agama yang sangat terbatas. Akibatnya, banyak
orang tua khawatir anak-anak mereka akan tercerabut dari akar spiritualitas Islam jika hanya
mengandalkan sekolah umum. Selain masalah pendidikan, Sumatera Utara sebagai daerah
multikultural juga menghadapi tantangan integrasi sosial. Beragam etnis dan agama hidup
berdampingan, sehingga generasi Muslim dituntut memiliki keterampilan sosial untuk menjaga
harmoni. Pesantren dianggap mampu mencetak generasi yang tidak hanya kuat dalam agama,
tetapi juga mampu berinteraksi dalam masyarakat heterogen. Dalam perspektif sejarah,
kebutuhan umat terhadap pendidikan Islam yang lebih terpadu sebenarnya sudah ada sejak
awal abad ke-20. Namun, perwujudannya di Sumatera Utara baru benar-benar terwujud pada
dekade 1980-an melalui pendirian Pesantren Ar Raudlatul Hasanah. Dengan demikian,
pesantren ini lahir sebagai jawaban historis atas kegelisahan umat. Faktor lain yang
memperkuat dorongan ini adalah kesadaran kolektif tokoh-tokoh Muslim Medan terhadap
perlunya kemandirian pendidikan. Mereka tidak ingin generasi muda terus-menerus
bergantung pada Jawa.

Pembahasan
Sistem Pendidikan di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam Mengembangkan Karakter
Sosial

Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam yang
tidak hanya menekankan pada aspek akademik dan keagamaan, tetapi juga mengedepankan
pembinaan karakter santri secara menyeluruh. Sistem pendidikan yang diterapkan dirancang
sedemikian rupa agar mampu membentuk kepribadian santri yang berilmu, berakhlak mulia,
serta memiliki karakter sosial yang kuat. Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan pesantren,
yaitu mencetak generasi muslim yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga peka
terhadap lingkungannya dan mampu hidup bermasyarakat dengan baik. Salah satu ciri khas
sistem pendidikan di Ar-Raudlatul Hasanah adalah penerapan kurikulum integratif yang
memadukan pendidikan formal dan pendidikan diniyah. Melalui kurikulum ini, santri tidak
hanya belajar mata pelajaran umum seperti matematika, bahasa, dan sains, tetapi juga
mendalami ilmu-ilmu keislaman, seperti fikih, akidah, dan tafsir. Perpaduan ini memungkinkan
santri memperoleh wawasan luas sekaligus pemahaman nilai-nilai Islami yang dapat
diaplikasikan dalam kehidupan sosial sehari-hari. Di sinilah karakter sosial seperti tanggung
jawab, kedisiplinan, dan kejujuran mulai ditanamkan melalui proses belajar yang menyeluruh.
Selain itu, sistem pendidikan di pesantren ini juga sangat menekankan pada pembelajaran
berbasis asrama. Hidup bersama di asrama mengajarkan santri untuk senantiasa berinteraksi,
bekerja sama, dan saling menghargai. Kebersamaan yang terjalin dalam kegiatan sehari-hari,
seperti menjaga kebersihan kamar, mengikuti jadwal piket, hingga membantu teman yang
sakit, menumbuhkan rasa empati dan solidaritas. Kehidupan asrama juga menjadi wadah bagi
santri untuk belajar memimpin dan dipimpin. Melalui struktur organisasi santri, mereka
berlatih mengatur kegiatan, mengelola tanggung jawab, serta mengambil keputusan bersama,
yang semuanya berkontribusi pada pembentukan jiwa kepemimpinan dan rasa tanggung
jawab sosial.

Kegiatan kolektif dan partisipatif juga menjadi bagian penting dalam sistem pendidikan
Ar-Raudlatul Hasanah. Santri didorong untuk aktif terlibat dalam berbagai aktivitas, baik
akademik maupun non-akademik. Forum musyawarah, diskusi kitab, dan kajian kelompok
melatih keterbukaan berpikir serta sikap saling menghargai pendapat. Sementara itu, kegiatan
ekstrakurikuler seperti pramuka, seni, olahraga, dan kepenulisan menumbuhkan kreativitas
sekaligus menguatkan rasa kebersamaan. Tidak hanya itu, pesantren juga kerap mengadakan
bakti sosial dan pengabdian masyarakat, sehingga santri terbiasa untuk peduli terhadap



o

kondisi sosial di sekitarnya. Peran keteladanan guru dan pimpinan pesantren menjadi elemen
yang tidak kalah penting. Santri melihat langsung bagaimana sikap sederhana, disiplin, dan
penuh kepedulian yang ditunjukkan oleh para pengajar dan pengasuh. Keteladanan ini menjadi
contoh nyata bagi santri dalam menanamkan nilai-nilai sosial ke dalam perilaku sehari-hari.
Dengan demikian, pembentukan karakter tidak hanya terjadi melalui pembelajaran formal,
tetapi juga melalui proses internalisasi dari teladan hidup para pendidik. Rutinitas kegiatan
pesantren, seperti shalat berjamaah, pengajian bersama, serta belajar kelompok, semakin
memperkuat nilai-nilai sosial yang dibangun. Shalat berjamaah, misalnya, mengajarkan santri
tentang kebersamaan, kesetaraan, dan disiplin waktu. Belajar kelompok menumbuhkan sikap

saling membantu dan kerja sama, sedangkan kegiatan pengabdian melatih mereka untuk
berkontribusi positif di tengah masyarakat.

Sistem Rekrutmen Santri dan Tenaga Pendidik di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah

Rekrutmen santri dan tenaga pendidik merupakan aspek penting dalam menjaga kualitas
pendidikan pesantren. Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah memiliki pandangan bahwa
keberhasilan proses pendidikan tidak hanya bergantung pada metode pembelajaran, tetapi juga
pada kualitas sumber daya manusia yang ada di dalamnya. Oleh karena itu, sejak awal
berdirinya, pesantren ini telah menerapkan sistem seleksi yang ketat dan terstruktur bagi calon
santri maupun tenaga pengajar. Sistem ini tidak hanya dimaksudkan untuk menjaring individu
yang cerdas secara akademik, tetapi juga yang memiliki komitmen moral, spiritual, dan
kesiapan mental. Bagi calon santri, mekanisme rekrutmen dimulai dengan proses administrasi
berupa pengisian formulir dan pengumpulan dokumen pendukung. Setelah itu, tahap utama
seleksi dilakukan dalam bentuk ujian tertulis, tes kemampuan bahasa, serta wawancara. Sistem
seleksi ini dirancang untuk mengukur kesiapan santri dalam menghadapi kehidupan pesantren
yang penuh disiplin serta untuk menilai potensi akademik dan spiritual mereka. Tahap awal
seleksi berupa tes akademik. Materi yang diujikan mencakup pelajaran dasar seperti
Matematika, Bahasa Indonesia, [Imu Pengetahuan Alam, serta Pengetahuan Keagamaan dasar.
Tes ini menjadi instrumen penting untuk mengetahui sejauh mana calon santri menguasai
pengetahuan umum yang akan menjadi bekal dalam mengikuti kurikulum pesantren. Dengan
demikian, tes akademik bukan sekadar formalitas, melainkan alat ukur kesiapan intelektual
calon santri.

Tahap berikutnya adalah tes bahasa Arab dan Inggris. Kedua bahasa ini merupakan ciri
khas yang melekat pada Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah. Bahasa Arab dianggap sebagai
bahasa utama agama Islam dan ilmu-ilmu keislaman klasik, sedangkan bahasa Inggris
diperlukan untuk membuka akses santri terhadap pengetahuan global. Melalui tes ini,
pesantren ingin memastikan bahwa santri memiliki dasar keterampilan bahasa yang dapat
dikembangkan selama masa pendidikan. Kemudian setelah calon santri lulus dari kedua tes
tersebut, maka harus melewati tes terakhir yaitu tes imla’ (menulis arab) dan membaca
Al'Quran. Kedua tes digunakan untuk melihat sejauh mana pemahaman calon santri tentang
baca tulis Qur'an yang dianggap sangat fundamental agar calon santri diharapkan ketika masuk
ke pesantren tidak kaget dengan pembelajaran yang akan diberikan pesantren terhadapnya.
Selain rekrutmen santri, sistem seleksi tenaga pendidik juga menjadi perhatian besar.
Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah lebih memprioritaskan alumni pesantren sendiri untuk
kembali mengabdi sebagai guru. Hal ini karena alumni dianggap sudah memahami kultur, nilai,
dan tradisi pesantren. Dengan demikian, mereka dapat menginternalisasi visi dan misi
pesantren dalam kegiatan belajar mengajar.

Selain alumni internal, pesantren juga merekrut tenaga pengajar dari Pondok Modern
Darussalam Gontor. Hal ini dilakukan karena Gontor dikenal memiliki sistem pendidikan



modern yang selaras dengan Ar-Raudlatul Hasanah, terutama dalam hal penekanan pada
penguasaan bahasa, disiplin, dan pendidikan karakter. Rekrutmen dari Gontor tidak hanya
memperkaya tenaga pendidik secara akademis, tetapi juga memperkuat jejaring pesantren
dalam skala nasional. Dalam proses rekrutmen guru, pesantren tidak hanya menilai latar
belakang akademik, tetapi juga kredibilitas pribadi dan akhlak. Guru yang direkrut harus
memiliki integritas, dedikasi, serta pengalaman berorganisasi yang baik selama di pesantren.
Wawancara khusus dilakukan oleh pimpinan pesantren untuk memastikan bahwa calon tenaga
pendidik benar-benar siap mengemban amanah sebagai pendidik sekaligus pembimbing santri
dalam kehidupan sehari-hari. Dalam hal kredibilitas akademik para calon guru di Pesantren Ar
Raudlatul Hasanah biasanya dilihat dari tingginya nilai akhlak, fikih dan tauhid nya semasa
belajar di pesantren Gontor maupun di Raudlatul Hasanah sendiri karena hal itu sangat penting
dinilai. Sekretaris yayasan menyebut hal itu sangat perlu karena keitka dia memeliki nilai
akhlak yang tinggi yaitu minimal 90 maka sudah bisa diketahui calon guru tersebut memiliki
kepribadian yang baik dan dapat membimbing para santri agar terbentuk santri yang berakhlak
baik pula. Adapun kriteria lain yang dinilai sebelum menjadi guru adalah nilai bahasa arab dan
bahasa inggris yang mumpuni. Pak mar’an menyebutkan nilai bahasa inggris dan arab para
calon guru harus minimal 90 juga waktu menimba ilmu di pesantren sama seperti nilai
akhlaknya. Hal tersebut sangat ditekankan karena pesantren Ar Raudlatul Hasanah sangat
serius untuk mencetak para santri dengan kemampuan linguistik yang baik dalam hal ini yaitu
bahasa inggris dan arab. Untuk nilai-nilai yang lain seperti llmu alam ataupun ilmu sosial pak
Mar’an tidak menyebutkan minimal nilai secara spesifik.

Hal yang membedakan sistem rekrutmen tenaga pendidik di Ar-Raudlatul Hasanah
dengan lembaga pendidikan lain adalah penekanan pada aspek teladan dan keteladanan hidup.
Guru bukan hanya mengajar di kelas, tetapi juga mendampingi santri dalam kehidupan asrama.
Oleh karena itu, seleksi tidak hanya berfokus pada kemampuan akademis, tetapi juga pada
komitmen moral dan sikap sosial calon pendidik. Filosofi di balik sistem rekrutmen ini adalah
bahwa pendidikan pesantren memerlukan input yang berkualitas. Jika santri yang diterima
memiliki kesiapan akademik dan mental, serta tenaga pendidik yang mengajar memiliki
kredibilitas dan teladan, maka tujuan pendidikan pesantren untuk membentuk pribadi
berkarakter akan lebih mudah tercapai. Dampak dari penerapan sistem rekrutmen ini dapat
dirasakan langsung oleh masyarakat. Banyak orang tua merasa yakin menitipkan anak mereka
ke Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah karena percaya bahwa hanya santri yang terpilih yang
dapat masuk. Kepercayaan ini semakin diperkuat dengan kualitas tenaga pendidik yang tidak
hanya kompeten secara akademis, tetapi juga berpengalaman dalam tradisi kepesantrenan.

Kurikulum Integratif Dalam Pengembangan Karakter Sosial

Kurikulum di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah dirancang tidak hanya untuk memberikan
bekal pengetahuan agama dan umum, tetapi juga untuk menanamkan nilai-nilai sosial dalam
kehidupan santri. Hal ini sesuai dengan visi pesantren yang menekankan pada pembentukan
insan kamil, yaitu manusia yang berilmu, berakhlak mulia, dan memiliki kepedulian sosial.
Kurikulum pesantren pada dasarnya mengembangkan pendidikan karakter sosial ke dalam
proses pembelajaran formal di kelas maupun kegiatan nonformal di luar kelas. Misalnya, ketika
santri mempelajari figh ibadah, mereka tidak hanya diajarkan tata cara ibadah secara teknis,
tetapi juga makna sosial di balik ibadah tersebut, seperti kepedulian, tolong-menolong, dan
solidaritas. Demikian pula, dalam mata pelajaran umum seperti bahasa Indonesia atau sejarah,
guru selalu mengaitkan materi dengan nilai kebangsaan, keadilan, dan gotong royong. Hal ini
menunjukkan adanya pendekatan holistik dalam membentuk karakter sosial santri. Pendidikan
karakter sosial didalam kurikulum juga tampak dalam adanya mata pelajaran khusus seperti



akhlak, tasawuf, dan kajian kitab klasik. Kitab-kitab yang dipelajari tidak hanya mengajarkan
aspek ibadah, tetapi juga menggarisbawahi pentingnya hidup bermasyarakat, menghargai
orang lain, dan menolong sesama. Menurut penelitian Dhofier (2011), kurikulum pesantren
pada umumnya memang menekankan aspek akhlak dan tata pergaulan sosial yang bersumber
dari tradisi Islam klasik, sehingga tidak hanya fokus pada penguasaan ilmu agama. Selain itu,
kurikulum Pesantren Ar Raudlatul Hasanah juga mengadopsi prinsip integrasi antara ilmu
agama dan ilmu umum. Hal ini penting karena santri diharapkan tidak hanya mampu
memahami ajaran agama, tetapi juga mampu menghadapi tantangan kehidupan modern.
Dengan demikian, karakter sosial yang dibangun tidak hanya terbatas pada lingkup keagamaan,
tetapi juga mampu diterapkan dalam kehidupan sehari-hari di masyarakat yang multikultural.

Namun penulis juga sedikit menemukan hal tentang keterkaitan kitab klasik tersebut saat
melakukan penelitian. Keterkaitan dengan nilai-nilai sosial yang disinggung dalam mata
pelajaran agama seperti fikih, akhlak atau Tauhid seperti pentingnya membantu orang lain saat
kesusahan, menghormati orang tua, disiplin waktu, belajar hidup mandiri di asrama,
pentingnya toleransi antar umat beragama dan lainnnya memang banyak diajarkan oleh
pesantren, namun tidak banyak mengutip atau menyinggung dari kitab klasik karangan para
ulama dahulu. Meskipun kurikulum telah dirancang untuk membentuk karakter sosial, dalam
implementasinya masih ada tantangan, terutama terkait orientasi institusi yang dinilai
sebagian pihak lebih berfokus pada aspek finansial. Hal ini sejalan dengan temuan Azra (2003)
yang menyebutkan bahwa beberapa pesantren modern menghadapi dilema antara
mempertahankan idealisme pendidikan dengan kebutuhan pragmatis dalam pengelolaan
lembaga. Dalam hal ini keadaan finansial yang baik memang seyogyanya dimiliki pesantren
untuk menunjang proses pengembangan pesantren secara masif dalam mencetak para santri
yang memiliki karakter sosial yang baik dan memiliki tingkat akademik yang mumpuni atau
juga untuk perkembangan pesantren kedepannya seperti dukungan fasilitas penunjang
pendidikan, insentif tenaga pengajar, penunjang ekonomi para pengurus yayasan dan lainnya.
Namun tetap perlu diingat bahwa institusi pendidikan sebaiknya mampu menggandeng para
calon murid yang berasal dari tingkat ekonomi bawah.

Peran Guru dan Tenaga Pendidik dalam Pengembangan Karakter Sosial

Guru dan tenaga pendidik di pesantren memiliki posisi sentral dalam proses pendidikan,
bukan hanya sebagai penyampai ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai teladan yang hidup bagi
santri. Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah, peran guru lebih luas daripada sekadar pengajar di
kelas; mereka juga berfungsi sebagai pembimbing, pengasuh, sekaligus figur yang membentuk
karakter sosial santri. Dengan kata lain, guru tidak hanya mendidik otak santri, melainkan juga
membina hati dan akhlaknya. Guru di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah menjalankan fungsi
ganda: sebagai pendidik formal dan pembina karakter. Dalam konteks pembentukan karakter
sosial, guru diharapkan menjadi role model yang menampilkan akhlak terpuji, kesederhanaan,
serta kepedulian terhadap sesama. Dengan mencontoh perilaku guru, santri belajar bagaimana
bersikap dalam kehidupan sosial. Literatur pendidikan Islam mendukung hal ini. Menurut Nata
(2005), guru dalam sistem pendidikan pesantren memiliki fungsi sebagai murabbi (pembina),
mu’allim (pengajar), sekaligus uswah hasanah (teladan). Kombinasi ketiga fungsi inilah yang
membuat guru di pesantren memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai sosial kepada
santri. Di Ar Raudlatul Hasanah, fungsi ini diperkuat dengan sistem pengasuhan 24 jam, di mana
guru dan ustadz tidak hanya hadir di kelas, tetapi juga mendampingi santri di asrama, masjid,
maupun dalam kegiatan ekstrakurikuler.

Peran guru juga terlihat dalam pengawasan aktivitas santri sehari-hari. Santri tidak hanya
diawasi dalam hal akademik, tetapi juga dalam interaksi sosial. Ketika santri bertengkar atau



o

berselisih, guru bertindak sebagai mediator yang mengajarkan cara menyelesaikan konflik
dengan cara yang adil dan bijak. Dengan demikian, santri belajar nilai musyawarah, saling
menghormati, dan pentingnya menjaga ukhuwah. Literatur lain dari Zarkasyi (2018)
menyebutkan bahwa pembinaan karakter sosial melalui organisasi santri adalah salah satu
keunggulan pesantren modern. Organisasi ini tidak hanya membekali santri dengan
keterampilan kepemimpinan, tetapi juga melatih mereka menghadapi dinamika sosial yang
akan ditemui setelah lulus. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peran guru dan tenaga
pendidik di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah sangat signifikan dalam pembentukan karakter

sosial santri. Guru tidak hanya berperan sebagai pengajar, tetapi juga sebagai teladan,
pembimbing, mediator, dan motivator.

Peran Organisasi Santri (OPRH) dan Kegiatan Ekstrakurikuler

Organisasi Pelajar Raudlatul Hasanah (OPRH) adalah wadah utama bagi santri untuk
menyalurkan aspirasi, melatih kepemimpinan, serta mengembangkan keterampilan sosial.
OPRH bukan hanya sekadar organisasi pelajar yang menjalankan program kegiatan, tetapi juga
brfungsi sebagai miniatur kehidupan sosial yang nyata di dalam pesantren. Keberadaan
organisasi ini sangat penting karena menjadi sarana belajar demokrasi, tanggung jawab, kerja
sama, serta mengasah keterampilan komunikasi antarindividu. Secara struktural, OPRH
memiliki sistem kepengurusan yang lengkap mulai dari ketua umum, sekretaris, bendahara,
hingga berbagai departemen seperti pendidikan, keagamaan, olahraga, kesenian, dan sosial.
Dengan sistem seperti ini, santri dilatih untuk memahami pentingnya pembagian tugas (division
of work) serta koordinasi dalam mencapai tujuan bersama. Kegiatan-kegiatan yang dijalankan
OPRH antara lain pelatihan kepemimpinan, pengajian rutin, lomba antar-santri, hingga
kegiatan sosial seperti bakti lingkungan dan penggalangan dana untuk masyarakat yang
membutuhkan. Kegiatan sosial ini menunjukkan bahwa pendidikan di pesantren tidak berhenti
pada pengajaran formal di kelas, melainkan juga diwujudkan dalam aksi nyata yang melibatkan
santri dalam kehidupan masyarakat.

Selain OPRH, kegiatan ekstrakurikuler juga menjadi bagian penting dari pembinaan
karakter sosial. Kegiatan ekstrakurikuler di pesantren mencakup pramuka, olahraga, seni
budaya, kaligrafi, marching band, hingga debat bahasa Arab dan Inggris. Melalui kegiatan ini,
santri diberi ruang untuk menyalurkan minat dan bakat sekaligus melatih kemampuan sosial.
Misalnya, dalam kegiatan pramuka, santri terbiasa bekerja dalam regu, sehingga rasa
kebersamaan dan solidaritas tumbuh secara alami. Selain pramuka, kegiatan seni budaya
seperti marawis, rebana, dan drama religi juga menjadi ajang ekspresi kreatif yang bernilai
sosial. Santri yang terlibat dalam seni pertunjukan belajar tentang kerja sama tim, koordinasi,
serta kemampuan menghargai pendapat orang lain. Seni pertunjukan juga sering dipentaskan
dalam acara besar pesantren, yang mengundang masyarakat luar, sehingga santri belajar
berinteraksi langsung dengan audiens eksternal. Dari sisi kepemimpinan, OPRH memberi
kesempatan pada setiap santri untuk belajar memimpin sesuai dengan kapasitas mereka. Tidak
semua santri bisa menjadi ketua umum, tetapi banyak posisi lain yang memungkinkan mereka
belajar menjadi pemimpin kecil, seperti koordinator departemen atau ketua panitia kegiatan.
Kegiatan bakti sosial yang rutin dilakukan OPRH, seperti membersihkan lingkungan sekitar
pesantren juga mengajarkan nilai empati dan kepedulian serta nilai peduli lingkungan hidup
yang merupakan representasi dari nilai-nilai karakter sosial. Hal ini penting karena
membangun karakter sosial tidak bisa dilepaskan dari rasa peduli terhadap sesama manusia
dan lingkungan hidup. Dengan demikian, OPRH dan kegiatan ekstrakurikuler di Pesantren Ar
Raudlatul Hasanah bukan sekadar pelengkap, melainkan pilar utama dalam membentuk
karakter sosial santri. Melalui organisasi ini, santri belajar demokrasi, kepemimpinan, empati,



YR

solidaritas, kerja sama, serta sikap tanggung jawab, yang semuanya merupakan bekal penting
untuk kehidupan sosial mereka di masa depan. Penulis melihat bahwa peran OPRH dalam
membimbing, menegur atau bahkan kedekatan emosional kepada para santri junior sangat
intens. OPRH selain menjadi wadah para santri dalam belajar manajemen keorganisasian tetapi
juga sebagai wadah pembentukan jiwa solidaritas yang kuat. Kedekatan antara para pengurus
dan pengurus dengan santri junior sangat kuat akan ikatannya misalnya, ketika santri junior

sedikit mengalami kendala, kurang paham terhadap sesuatu atau ketika mengalami
perseteruan OPRH lah yang menjadi sosok penenang, pembantu, dan mediator.

Pola Kehidupan Asrama sebagai Media Pengembangan Karakter Sosial

Kehidupan asrama merupakan aspek paling fundamental dalam pendidikan pesantren.
Asrama adalah ruang sosial yang unik karena mengikat para santri dalam interaksi sehari-hari
selama 24 jam penuh. Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah, kehidupan asrama tidak hanya
sekadar tempat tinggal, tetapi juga sarana pembinaan karakter sosial yang sangat efektif. Santri
yang berasal dari berbagai daerah dengan latar belakang budaya, bahasa, dan kebiasaan yang
berbeda dipertemukan dalam satu ruang kolektif. Proses interaksi ini mengajarkan mereka
untuk beradaptasi, menghargai perbedaan, dan membangun rasa kebersamaan. Kehidupan
asrama mengajarkan keterampilan sosial yang tidak didapatkan di ruang kelas. Santri terbiasa
berdiskusi, bernegosiasi, bahkan menyelesaikan konflik kecil dalam kehidupan sehari-hari.
Salah satu bentuk pendidikan sosial dalam kehidupan asrama adalah sistem pembagian tugas
(piket). Santri ditugaskan secara bergiliran untuk menjaga kebersihan kamar, mengatur
fasilitas bersama, hingga membantu kegiatan dapur. Melalui piket ini, mereka belajar tentang
pentingnya tanggung jawab bersama, kerja sama, dan keikhlasan dalam melayani orang lain.
Selain piket, kepemimpinan di asrama juga dibentuk melalui struktur pengurus kamar atau
blok. Setiap kamar memiliki ketua kamar yang bertanggung jawab mengkoordinasi teman-
temannya. Sistem ini bukan hanya mendidik kepemimpinan, tetapi juga membentuk
kemampuan manajemen konflik karena ketua kamar seringkali menjadi mediator dalam
menyelesaikan masalah antar-santri.

Kehidupan asrama juga melatih kemandirian santri. Tanpa kehadiran orang tua, santri
harus mengatur waktu sendiri, mencuci pakaian, mengurus kebersihan, dan mengelola uang
saku. Kemandirian ini sekaligus menumbuhkan rasa tanggung jawab sosial karena mereka
belajar bahwa hidup bersama membutuhkan saling pengertian dan kerja sama. Lebih jauh,
kehidupan asrama juga mengajarkan santri nilai kesederhanaan. Mereka hidup dengan fasilitas
yang sama, tanpa membeda-bedakan latar belakang sosial atau ekonomi. Kesederhanaan ini
menumbuhkan rasa persaudaraan yang egaliter, sebagaimana dijelaskan Dhofier (2011),
bahwa pesantren sejak awal berdiri menjadi tempat pembelajaran kesederhanaan dan
egalitarianisme. Melalui pola kehidupan yang ketat dan teratur, santri juga dibiasakan untuk
disiplin. Jam tidur, jam makan, jam belajar, dan jam ibadah semuanya diatur dengan ketat.
Disiplin ini tidak hanya mendidik mereka secara individu, tetapi juga mengajarkan bahwa
dalam kehidupan sosial, keteraturan adalah syarat untuk menjaga harmoni bersama. Dengan
demikian, kehidupan asrama berfungsi sebagai laboratorium sosial yang nyata. Di dalamnya,
santri belajar tentang kebersamaan, toleransi, empati, tanggung jawab, kepemimpinan,
kemandirian, kesederhanaan, dan disiplin. Semua ini menjadi modal penting untuk
membangun karakter sosial yang kokoh.

Model Pembelajaran Karakter Sosial di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah
Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah menempatkan pendidikan karakter sosial sebagai
bagian penting dari sistem pendidikannya. Pembentukan karakter sosial ini tidak semata-mata



o
diberikan dalam bentuk teori, melainkan dipraktikkan secara langsung melalui berbagai model
pembelajaran yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari santri. Melalui pendekatan yang
menyeluruh, pesantren berusaha mencetak generasi yang tidak hanya berilmu, tetapi juga
memiliki kepekaan sosial, rasa empati, dan tanggung jawab terhadap lingkungan sekitarnya.
Model pertama yang diterapkan adalah model keteladanan. Para pimpinan pesantren, ustaz,
dan pengasuh senantiasa menunjukkan perilaku yang dapat dicontoh oleh santri. Sikap disiplin,
kepedulian, kesederhanaan, serta kebersamaan yang ditampilkan oleh para pendidik menjadi
sarana belajar yang efektif. Santri menyerap nilai-nilai sosial melalui pengamatan dan interaksi
langsung, sehingga mereka terbiasa meniru teladan yang baik dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan demikian, keteladanan menjadi pondasi penting dalam pembentukan karakter sosial.
Selanjutnya, model pembiasaan juga menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan santri di
pesantren. Aktivitas rutin seperti shalat berjamaah, piket kebersihan, makan bersama, serta
belajar kelompok membentuk kebiasaan hidup yang penuh dengan nilai sosial. Melalui
kegiatan ini, santri belajar bekerja sama, saling menghargai, dan bertanggung jawab terhadap
tugas yang diemban. Disiplin harian yang dijalankan secara konsisten membuat nilai-nilai
sosial tidak hanya diajarkan, tetapi juga menjadi kebiasaan yang melekat dalam diri santri.
Selain itu, pesantren menerapkan model partisipatif dan kolektif dalam pembelajaran.
Santri dilibatkan secara aktif dalam kegiatan musyawarah, diskusi kitab, maupun forum kajian
ilmiah. Dalam proses tersebut, mereka dilatih untuk berpendapat, mendengarkan, serta
menghargai pandangan orang lain. Tidak hanya dalam ranah akademik, kegiatan
ekstrakurikuler seperti pramuka, seni, dan olahraga juga menjadi sarana untuk menumbuhkan
rasa kebersamaan, solidaritas, serta jiwa kepemimpinan. Partisipasi aktif santri ini
memperkuat keterampilan sosial mereka dalam bekerja sama dan membangun hubungan yang
harmonis dengan orang lain. Di samping itu, model organisasi dan kepemimpinan santri
menjadi wadah pembelajaran yang penting. Pesantren memberi kesempatan kepada santri
untuk mengelola organisasi, mengatur program kegiatan, dan mengambil keputusan secara
kolektif. Dari pengalaman ini, santri belajar tentang manajemen, kepemimpinan, serta
tanggung jawab terhadap kelompok. Proses ini tidak hanya membentuk karakter pribadi yang
kuat, tetapi juga menumbuhkan kepekaan sosial karena santri dituntut untuk memikirkan
kepentingan bersama. Dari keseluruhan model tersebut, terlihat bahwa Pesantren Ar-
Raudlatul Hasanah menekankan pembelajaran karakter sosial secara komprehensif, baik
melalui keteladanan, pembiasaan, partisipasi aktif, kepemimpinan, maupun pengabdian
masyarakat. Model-model ini saling melengkapi dan berjalan secara berkesinambungan,
sehingga santri tidak hanya mendapatkan ilmu pengetahuan dan pemahaman agama, tetapi
juga tumbuh menjadi pribadi yang berkarakter sosial, siap berkontribusi dalam masyarakat,
serta mampu menjadi teladan bagi lingkungannya.

Pembelajaran melalui Keteladanan (Uswah Hasanah)

Keteladanan merupakan metode pendidikan paling fundamental di pesantren. Konsep ini
dikenal dalam Islam sebagai uswah hasanah (teladan yang baik), yang diambil dari praktik
Rasulullah SAW sebagai pendidik utama umat Islam. Keteladanan dapat menjadi pembelajaran
yang sangat penting bagi mengembangkan karakter sosial.

1. Tanggung Jawab. Dalam lingkungan pesantren, tanggung jawab merupakan salah satu nilai
utama yang ditanamkan melalui keteladanan para ustadz. Keteladanan ini terlihat dari sikap
disiplin para guru yang senantiasa hadir tepat waktu, konsisten dalam mengajar, serta
memberi contoh dalam hal adab. Tanggung jawab tidak cukup diajarkan lewat instruksi,
melainkan melalui teladan nyata yang konsisten. Ketika guru menunjukkan sikap disiplin
dan penuh tanggung jawab, santri belajar menginternalisasi nilai tersebut dalam keseharian



‘I‘..
I~
"é‘g u w5

mereka. Hal ini juga memperlihatkan bahwa keteladanan memiliki daya pengaruh lebih
besar dibandingkan nasihat verbal semata. Hal ini sejalan dengan Lickona (1991) yang
menyebutkan bahwa dalam pembentukan karakter terjadi melalui pembiasaan moral yang
konsisten dan berulang. Guru sebagai sosok yang sering berinteraksi dengan santri adalah
peran yang paling penting dalam menjalankan keteladan tersebut. Dengan demikian, sikap
teladan guru dalam bertanggung jawab menjadi kunci utama terbentuknya karakter sosial
yaitu karakter santri yang memiliki tanggung jawab di pesantren.

. Kepedulian. Kepedulian sosial di pesantren tidak hanya ditanamkan melalui teori, tetapi juga

melalui tindakan nyata. Para ustadz selaku guru yang memberikan pembelajaran tentang
nilai kepedulian menjadi contoh langsung bagi para santri. Misalnya, ketika ada kegiatan
sosial seperti kebersihan lingkungan, guru turut serta bersama santri agar nilai kepedulian
benar-benar terasa dalam praktik kehidupan sehari-hari. Kepedulian tidak bisa diajarkan
hanya dengan kata-kata, tetapi harus diwujudkan dalam perbuatan. Dengan ikut terlibat
langsung, ustadz memberikan model konkret bagi santri untuk peduli terhadap lingkungan
dan sesama. Cara ini efektif menanamkan kesadaran bahwa kepedulian merupakan bagian
integral dari kehidupan sosial yang harus dijalani. Pernyataan ustadz Fadlan tersebut juga
sejalan dengan literatur yang membahas tentang pemberian contoh langsung dalam
pembelajaran karakter sosial. Mengutip dari Bandura (1977) yang mengatakan bahwa
melalui teori belajar sosial menjelaskan tentang individu belajar terutama melalui observasi
dan peniruan. Dalam konteks pesantren, keterlibatan ustadz dalam praktik kepedulian
menjadikan mereka role model yang ditiru oleh santri dalam mengembangkan sikap peduli.

. Kerja Sama. Kerja sama di pesantren tumbuh melalui berbagai kegiatan kolektif yang

melibatkan guru dan santri secara bersama-sama. Ustadz tidak hanya memberi arahan,
tetapi ikut bekerja dalam tim bersama santri sehingga mereka merasakan langsung
bagaimana nilai kerja sama diwujudkan. Kerja sama bukan sekadar konsep, tetapi sebuah
pengalaman nyata yang diajarkan langsung oleh ustadz kepada santrinya melalui
keteladanan. Ustadz yang terjun langsung bersama santri menciptakan sebuah pengalaman
kolektif yang menumbuhkan rasa kebersamaan, komunikasi, dan solidaritas. Konsistensi
dalam memberikan contoh menjadi faktor penting agar nilai kerja sama benar-benar
tertanam dalam diri santri.

Pembelajaran melalui Pembiasaan

Selain melalui keteladanan, pembelajaran karakter sosial di Pesantren Ar-Raudlatul

Hasanah juga dilakukan dengan cara pembiasaan. Santri dilatih untuk membentuk sikap dan
perilaku sosial melalui rutinitas harian yang dilakukan secara konsisten. Proses pembiasaan ini
menjadikan nilai-nilai sosial tidak hanya dipahami secara teori, melainkan dipraktikkan secara
nyata hingga menjadi bagian dari kepribadian santri.

1.

Tanggung Jawab. Pembiasaan tanggung jawab di pesantren dilakukan melalui berbagai
aktivitas rutin seperti piket kebersihan, menjaga kerapian asrama, hingga melaksanakan
ibadah tepat waktu. Kegiatan yang berulang ini mengajarkan santri untuk bertanggung
jawab terhadap tugasnya, baik secara pribadi maupun bersama. Kebiasaan ini membuat
tanggung jawab menjadi bagian dari pola hidup santri. Mereka belajar bahwa konsistensi
dalam menjalankan kewajiban adalah bentuk kedewasaan dan kedisiplinan. Lickona (1991)
menegaskan bahwa pembiasaan yang konsisten akan menanamkan rasa tanggung jawab
pada anak karena pengalaman berulang menciptakan internalisasi nilai.

. Empati. Nilai empati dibiasakan melalui kegiatan keseharian seperti menjenguk teman yang

sakit, berbagi makanan, atau membantu teman yang sedang kesulitan. Santri diarahkan
untuk merasakan kondisi orang lain sehingga tumbuh kepekaan emosional terhadap sesama.



o
Dengan pola ini, empati menjadi bagian dari karakter santri karena mereka terbiasa melihat
dan merasakan kebutuhan orang lain dalam keseharian mereka. Hoffman (2000)
menjelaskan bahwa empati tumbuh melalui pengalaman sosial yang berulang, di mana anak
terbiasa merespons kondisi emosional orang lain dengan kepedulian nyata.

3. Kepedulian. Kepedulian ditanamkan dengan membiasakan santri untuk menjaga lingkungan
bersama, saling menolong, serta memperhatikan kenyamanan orang lain. Melalui rutinitas
sederhana seperti membersihkan kamar, halaman, dan masjid, santri belajar bahwa
kepedulian adalah kewajiban moral. Dengan pembiasaan ini, kepedulian tidak hanya
diajarkan sebagai wacana, tetapi benar-benar dipraktikkan sehingga membentuk kesadaran
sosial yang nyata. Hurlock (1999) menyatakan bahwa pembiasaan dalam kehidupan sehari-
hari adalah metode efektif untuk menanamkan sikap sosial seperti kepedulian, karena anak
belajar dari tindakan yang terus-menerus diulang.

4. Kerja Sama. Kerja sama dibentuk melalui pembiasaan kegiatan kolektif, seperti memasak
bersama di dapur umum, membersihkan lingkungan, hingga menyukseskan acara pesantren.
Kegiatan ini melatih santri untuk saling melengkapi, berbagi peran, dan menyingkirkan sikap
egois. Melalui pembiasaan ini, kerja sama menjadi bagian penting dalam pola interaksi
santri. Mereka memahami bahwa solidaritas dan kebersamaan adalah kekuatan utama
dalam kehidupan pesantren. Dengan kerja sama yang baik antara santri berbagai kegiatan
yang akan dilakukan akan menjadi lebih mudah.

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa pembelajaran karakter sosial melalui
pembiasaan di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah meliputi tanggung jawab, empati, kepedulian,
dan kerja sama. Nilai-nilai ini tidak hanya diajarkan secara verbal, tetapi dilatihkan dalam
keseharian santri melalui rutinitas, aktivitas bersama, dan interaksi sosial yang konsisten.
Dengan demikian, pembiasaan menjadi strategi efektif dalam membentuk kepribadian santri,
karena nilai-nilai sosial tersebut tertanam melalui pengalaman langsung yang berulang dan
akhirnya membentuk pola perilaku permanen.

Pembelajaran melalui Kegiatan Kolektif dan Partisipatif

Kegiatan kolektif dan partisipatif di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah merupakan sarana
penting dalam membentuk karakter sosial santri. Melalui aktivitas bersama, para santri belajar
untuk bekerja sama, saling peduli, serta mengasah kepemimpinan dan tanggung jawab.

Kegiatan-kegiatan ini tidak hanya melibatkan santri dalam lingkup internal pesantren, tetapi

juga memperluas wawasan sosial mereka dalam berinteraksi dengan masyarakat.

1. Tanggung Jawab. Kegiatan kolektif di pesantren, seperti gotong royong, pramuka, hingga
kepanitiaan acara keagamaan, memberikan ruang bagi santri untuk belajar bekerja sama.
Dalam setiap kegiatan, santri dilatih untuk berbagi peran, menyelesaikan tugas bersama,
serta menghargai kontribusi masing-masing anggota tim. Kegiatan kolektif tidak hanya
berfungsi sebagai ajang pelaksanaan acara, tetapi juga sebagai sarana pembelajaran karakter
kerja sama. Santri terbiasa menghadapi dinamika kelompok, menyatukan ide, serta mencari
solusi bersama. Hal ini sejalan dengan pandangan Vygotsky (1978) bahwa interaksi sosial
dalam kelompok dapat memperkuat keterampilan kolaboratif dan membentuk kecakapan
sosial.

2. Kepedulian. Selain kerja sama, kegiatan kolektif di pesantren juga menumbuhkan rasa
kepedulian, baik kepada lingkungan pesantren maupun masyarakat luas. Aktivitas seperti
bakti sosial, penggalangan dana, hingga aksi peduli lingkungan menjadi wadah bagi santri
untuk melatih kepedulian sosial. Kepedulian lahir melalui pengalaman langsung, bukan
sekadar teori. Melalui keterlibatan aktif dalam kegiatan sosial, santri belajar merasakan



o
kebutuhan orang lain dan mengembangkan rasa tanggung jawab sosial. Hal ini diperkuat
oleh pendapat Nurcholish Madjid (1997) yang menyatakan bahwa pesantren sejak awal
berfungsi sebagai lembaga sosial-religius yang menanamkan nilai pengabdian kepada
masyarakat.

3. Kepemimpinan. Kegiatan partisipatif, khususnya dalam organisasi santri seperti OPRH,
menjadi sarana utama untuk melatih kepemimpinan dan tanggung jawab. Santri diberi
kesempatan untuk memegang amanah sebagai pengurus, sehingga mereka terbiasa
membuat keputusan, mengelola kegiatan, serta mengkoordinasi teman-temannya.
Kepemimpinan dan tanggung jawab terbentuk melalui keterlibatan aktif dalam kegiatan
partisipatif. Santri tidak hanya belajar memimpin orang lain, tetapi juga melatih diri untuk
konsisten, adil, dan bijak dalam mengambil keputusan. Hal ini sejalan dengan pendapat
Lickona (1992) yang menekankan bahwa pendidikan karakter harus melibatkan
pengalaman langsung agar nilai kepemimpinan dan tanggung jawab dapat terinternalisasi
dengan kuat.

Dengan demikian, pembelajaran melalui kegiatan kolektif dan partisipatif di Pesantren
Ar-Raudlatul Hasanah berhasil menanamkan tiga nilai utama: kerja sama, kepedulian, serta
kepemimpinan dan tanggung jawab. Melalui pengalaman nyata dalam organisasi, kepanitiaan,
maupun kegiatan sosial, santri terbiasa hidup dalam kebersamaan, peduli terhadap sesama,
dan mampu memimpin dengan penuh tanggung jawab. Nilai-nilai tersebut tidak hanya berguna
di pesantren, tetapi juga menjadi bekal penting bagi santri ketika kembali ke masyarakat.

Dinamika Pembelajaran Karakter Sosial melalui Sistem Asrama
Sistem asrama merupakan jantung kehidupan santri di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah.

Melalui kehidupan kolektif yang berlangsung selama 24 jam, santri tidak hanya belajar ilmu

agama dan umum, tetapi juga mengalami proses internalisasi nilai-nilai sosial secara langsung.

Berbagai dinamika muncul dari interaksi sehari-hari di asrama, mulai dari pembagian tugas,

pengaturan jadwal, hingga penyelesaian konflik kecil. Dari dinamika inilah tumbuh karakter

sosial penting seperti kepemimpinan, tanggung jawab, empati, dan kepedulian.

1. Kepemimpinan. Kepemimpinan di asrama dilatih melalui struktur organisasi santri yang
bertugas mengatur kedisiplinan, kebersihan, dan kegiatan harian. Santri diberi amanah
sebagai ketua kamar, pengurus kebersihan, hingga koordinator ibadah, sehingga mereka
belajar memimpin dalam lingkup kecil maupun besar. Kepemimpinan di asrama bukan hanya
soal memberi perintah, tetapi juga bagaimana mengelola orang lain dengan sikap bijaksana.
Sejalan dengan itu, Lickona (1991) menekankan bahwa kepemimpinan dalam pendidikan
karakter harus tumbuh dari kesempatan untuk mempraktikkan nilai, bukan hanya dari teori.

2. Tanggung Jawab. Sistem asrama juga membentuk karakter tanggung jawab, terutama
melalui pembagian tugas harian dan peraturan ketat yang harus dipatuhi. Setiap santri
memiliki peran yang jelas, baik dalam menjaga kebersihan kamar, mengurus perlengkapan
ibadah, maupun mengikuti jadwal belajar. Tanggung jawab dilatih melalui kebiasaan kolektif
yang memiliki konsekuensi nyata. Hal ini sesuai dengan pandangan Bandura (1977) bahwa
perilaku sosial terbentuk melalui pembiasaan, pengalaman langsung, dan konsekuensi yang
dialami individu.

3. Empati. Hidup di asrama yang penuh dengan keberagaman latar belakang menjadikan santri
belajar memahami perasaan dan kondisi orang lain. Empati tumbuh ketika santri berbagi
cerita, menghadapi masalah bersama, atau sekadar saling menghibur saat rindu keluarga.
Empati berkembang melalui interaksi sehari-hari yang penuh kebersamaan. Dalam konteks
pendidikan, Thomas Lickona (1991) menegaskan bahwa empati adalah salah satu pilar
penting karakter moral, karena menjadi dasar munculnya kepedulian terhadap sesama.



YR

4. Kepedulian. Selain empati, kepedulian juga sangat menonjol dalam kehidupan asrama. Santri
dibiasakan untuk saling membantu, baik dalam urusan pribadi seperti meminjamkan
perlengkapan, maupun dalam kegiatan kolektif seperti membersihkan lingkungan bersama.
Kepedulian yang dilatih di asrama terbawa hingga ke lingkungan keluarga. Dengan demikian,
sistem asrama berperan penting dalam membentuk santri yang peka terhadap kebutuhan
orang lain dan siap membantu dengan tulus. Hal ini sangat penting ditanamkan bagi santri

karena, kepedulian adalah sebuah modal awal yang perlu agar dapat memahami situasi
sosial yang terjadi disekitarnya.

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa sistem asrama di Pesantren Ar-Raudlatul
Hasanah menjadi ruang utama pembelajaran karakter sosial. Melalui dinamika keseharian,
santri belajar memimpin dengan bijaksana, bertanggung jawab terhadap amanah,
mengembangkan empati, serta menumbuhkan kepedulian. Nilai-nilai ini tidak hanya
terinternalisasi dalam kehidupan asrama, tetapi juga terbawa dalam kehidupan santri di
masyarakat. Dengan demikian, asrama bukan sekadar tempat tinggal, melainkan laboratorium
sosial tempat karakter mulia dipraktikkan secara nyata.

KESIMPULAN
Berdasarkan hasil penelitian mengenai Peran Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan

Tuntungan dalam Pengembangan Karakter Sosial, maka dapat disimpulkan bahwa pesantren

ini memiliki peran yang sangat signifikan dalam membentuk kepribadian, perilaku, dan

orientasi sosial para santrinya. Secara rinci, kesimpulan penelitian ini dapat dijabarkan dalam
beberapa poin berikut:

1. Sejarah dan Latar belakang pendirian pesantren Ar Raudlatul Hasanah. Pesantren Ar-
Raudlatul Hasanah berdiri secara resmi pada 18 Oktober 1982 atau 1 Muharram 1403 H atas
prakarsa tokoh masyarakat dan ulama setempat. Lahan awal yang digunakan untuk
menjalankan kegiatan belajar di pesantren adalah wakaf dari Bapak H. Ahkam Tarigan dan
H. Mahdian Tarigan dengan pengasuh utama Ustadz Usman Husni. Ustadz Usman Husni yang
merupakan alumnus Pondok Modern Gontor adalah sosok awal pengajar di Pesantren Ar
Raudlatul Hasanah. Setelah selesai belajar di Pesantren Modern Gontor beliau mulai
mengaplikasikan ilmu yang di dapat dalam dunia kepesantrenan melalui pesantren Ar
raudlatul Hasanah. Untuk latar belakang pendiriannya berawal dari kebutuhan masyarakat
Paya Bundung dan sekitarnya akan lembaga pendidikan Islam yang memadukan ilmu agama
dan umum. Dukungan masyarakat sangat kuat dalam pendirian pesantren ini karena
Masyarakat Payabundung saat itu sangat merasa butuh akan hadirnya Institusi Pendidikan
Keislaman. Nama Ar-Raudlatul Hasanah dipilih dengan makna “taman kebaikan,” sebagai
simbol cita-cita membentuk generasi muslim berilmu, berakhlak, dan berkarakter sosial.

2. Sistem Pendidikan Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah dalam Mengembangkan Karakter Sosial.
Sistem pendidikan yang dikembangkan pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam
pengembangan karakter sosial yang pertama dimulai dari Rekrutmen santri dan tenaga
pengajar yang dilakukan dengan seleksi ketat agar terjamin kualitas santri dan kompetensi
pendidik. Kedua membuat kurikulum integratif yang diterapkan dengan menggabungkan
mata pelajaran agama, umum, Bahasa Arab dan Inggris serta program tahfiz yang diharapkan
mencetak generasi muslim yang memiliki intelektualitas dan spiritualitas yang mumpuni.
Ketiga sistem yang digunakan adalah dengan memaksimalkan peran Guru dan tenaga
pengajar sebagai pendidik sekaligus teladan (uswah hasanah) yang membimbing kehidupan
sosial santri. Dengan hal ini diharapkan santri dapat mengadopsi nilai-nilai keteladan yang
dipraktikkan oleh para tenaga pengajar. Keempat sistem yang digunakan melalui



‘I‘..
I~
"é‘g u w5

pemanfaatan Organisasi santri (OPRH) yang berfungsi sebagai sarana pembelajaran
kepemimpinan, tanggung jawab, dan kerja sama kolektif. Kelima sistem yang digunakan
adalah membuat pola kehidupan asrama yang berguna untuk membentuk santri agar dapat
menbentuk nilai-nilai karakter sosial seperti Kkedisiplinan, kemandirian, empati,
kebersamaan, serta kepedulian sosial.

. Model Pembelajaran Karakter Sosial di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah. Model

pembelajaran yang ditemukan dalam penelitian ini meliputi adalah yang pertama model
keteladanan (uswah hasanah) dimana pimpinan pesantren, tenaga pengajar, dan pengasuh
memberi contoh langsung dalam sikap disiplin, peduli, dan kesederhanaan. Kedua model
yang digunakan adalah model pembiasaan yang dimana nilai-nilai sosial ditanamkan kepada
santri melalui rutinitas harian seperti shalat berjamaah, piket, gotong royong, dan belajar
kelompok. Ketiga adalah model partisipatif dan kolektif. Model ini berguna mendorong kerja
sama dan solidaritas santri melalui diskusi antar santri, musyawarah, serta dalam
menjalankan kegiatan organisasi santri dan kegiatan ekstrakurikuler. Keempat model yang
digunakan adalah dengan mengoptimalkan organisasi dan kepemimpinan yang dimana
santri melalui Organisasi Pelajar Raudlatul Hasanah (OPRH) dilatih dalam mengorganisir
kegiatan, mengambil keputusan, dan memimpin. Model ini berguna untuk membentuk nilai-
nilai seperti kepemimpinan, kerja sama serta tanggung jawab dalam diri santri.

Saran

Berdasarkan kesimpulan penelitian di atas, maka beberapa saran yang dapat diberikan

adalah sebagai berikut:

1.

Bagi Pesantren Ar Raudlatul Hasanah: Perlu mengadakan evaluasi rutin terhadap visi dan
misi agar arah pendidikan tetap sesuai dengan cita-cita pendiri. Evaluasi ini dapat
melibatkan pengasuh, guru, santri, dan orang tua. Pesantren sebaiknya lebih terbuka
terhadap kritik dan masukan. Kritik yang datang dari orang tua bukanlah bentuk
penentangan, melainkan partisipasi mereka dalam membangun mutu pendidikan. Kegiatan
pembelajaran sebaiknya lebih seimbang, antara menekankan disiplin dengan memberikan
ruang untuk Kkreativitas, inovasi, dan berpikir kritis. Transparansi dalam pengelolaan
keuangan maupun kebijakan manajerial sangat penting untuk mengurangi persepsi negatif
bahwa pesantren berorientasi pada uang.

. Bagi Santri: Santri perlu memaknai setiap aturan dan disiplin yang diterapkan sebagai proses

pembentukan diri, bukan semata-mata paksaan. Santri hendaknya proaktif dalam
memanfaatkan wadah organisasi maupun kegiatan pesantren sebagai media pengembangan
diri. Penting bagi santri untuk menjaga keseimbangan antara kepatuhan terhadap aturan
dengan mengembangkan kreativitas dan daya kritis.

. Bagi Orang Tua Santri: Orang tua diharapkan terus mendukung anak-anak mereka dengan

memberikan dorongan moral, spiritual, serta motivasi dalam menjalani kehidupan
pesantren. Diperlukan komunikasi yang baik dan berkesinambungan antara orang tua dan
pihak pesantren agar pendidikan karakter santri dapat dibangun secara sinergis. Orang tua
hendaknya juga memahami bahwa pendidikan di pesantren menekankan proses jangka
panjang, bukan hanya hasil instan.

Bagi Peneliti Selanjutnya: Penelitian di masa mendatang dapat memperluas kajian dengan
membandingkan sistem pembentukan karakter sosial di beberapa pesantren berbeda.
Penelitian juga dapat menyoroti lebih dalam peran teknologi, kurikulum integratif, serta
tantangan globalisasi terhadap pendidikan karakter di pesantren. Selain itu, penelitian dapat
dilakukan dengan pendekatan kuantitatif untuk mengukur sejauh mana efektivitas program
pembentukan karakter sosial dalam menghasilkan lulusan yang berdaya guna di masyarakat.



Dengan kesimpulan dan saran ini, dapat diharapkan bahwa Pesantren Ar Raudlatul
Hasanah Medan Tuntungan terus berkembang sebagai lembaga pendidikan Islam yang
konsisten dalam membangun karakter sosial santri, terbuka terhadap kritik, dan adaptif
terhadap perubahan zaman. Pesantren tidak hanya menjadi tempat menimba ilmu agama,
tetapi juga sebagai pusat pembentukan generasi muslim yang berakhlak mulia, cerdas, kreatif,
dan mampu memberikan kontribusi nyata dalam membangun masyarakat serta bangsa.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah. 2022. “Lingkungan Pesantren Dan Pembentukan Karakter Santri.” Jurnal Pendidikan
Agama Islam 10(2):45-58.

Andrianto, S. R. (2022). Pembentukan Karakter Berbasis Pendidikan Pesantren. Fitrah : Journal
of Islamic Education, 176-190.

Azra, Azyumardi. (2003). Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru.
5th ed. Jakarta: Logos.

Bandura A. (1977). Social Learning Theory. New York : Prentice Hall

Baso, A. (2010). Asal-Usul Pesantren dan Pembemtukan Karakter Nusantara: Kajian Teks dan
Sejarah “Pesantren dan Kebudayaan”. Yogyakarta: Lesbumi PWNU Yogyakarta dan
Diandra Kreatif

Dedik. (2015). Budaya Organisasi Pondok Pesantren Tarbiyah Islamiyah Ar Raudlatul Hasanah
Paya Bundung Medan. Journal Analytica Islamica, 323-350.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai
Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES.

Dudin, A. (2018). Studi Santri Asing Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan. Dialog, 181-
198.

Fahham, A. M. (2013). Pendidikan Karakter di Pesantren . Journal DPR RI, 29-45.

Funk, Rainer. 1998. “Erich Fromm'’s Concept Of Social Character.” Social Thougt & Research
21(1-2):215-229.

Geertz, C. (1981). Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: Pustaka Jaya

Haryanto, M. (2020). Pengembangan Karakter Sosial melalui Kegiatan Pengabdian Masyarakat
. Journal of Social Education, 123-140.

Hasan. 2015. “Dinamika Pendidikan Di Pesantren Modern: Studi Kasus Pondok Pesantren
Modern Gontor".” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 8(1):23-39.

Hidayatullah. (2010). Pendidikan Karakter: Teori dan Aplikasinya dalam Pendidikan Islam.
Malang: UIN Malang Press.

Kemendikbud. (2017). Modul Penguatan Pendidikan Karakter (PPK). Jakarta: Kementerian
Pendidikan dan Kebudayaan RI.

Lickona, T. (1992) Educating for Character: How Our School Can Teach Respect and
Responsibility. New York : Bantam Books

Madjid, N. (2013). Bilik-bilik Pesantren sebuah potret perjalanan. Jakarta: Paramadina.

Mastuhu. (1994) Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan Nilai
Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS

Moleong. (2016). Metodologi Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Nata, A. (2005). Manajemen Pendidikan: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di Indonesia.
Jakarta: Kencana

Nihwan, Muhammad. 2019. “Tipologi Pesantren (Mengkaji Sistem Salaf Dan Modern).” JPIK
2(1):59-81.

Nurmayani. 2015. “Implementasi Kurikulum Dalam Meningkatkan Mutu Lulusan Di Pesantren
Ar Raudlatul Hasanah Medan Sumatera Utara.” School Education Journal PGSD FIP
UNIMED 3(2):1-13.



Rahman. 2020. “Integrasi Pendidikan Islam Dan Umum Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah.”
Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 12(3):89-102.

Sholeh, M. (2020). Pengaruh Teknologi Terhadap Karakter Santri. Jurnal Dakwah dan
Komunikasi, 76-90.

Siregar, M. A. (2018). Sejarah Perkembangan Sistem Pendidikan Islam di Pesantren Ar Raudlatul
Hasanah Kota Medan. JUSPI : Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 113-123.

Sirozi, M. (2004). Kontroversi Pemikiran Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Press

Steenbrink, K. A. (1986). Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun
Moderen. Jakarta: LP3ES.

Susanti, Salamah Eka. 2022. “Konsep Pendidikan Karakter Dalam Pemikiran Thomas Lickona
‘Strategi Pembentukan Karakter Yang Baik'” Jurnal Pendidikan Dan Sosial Budaya
2(5):19-34.

Syaifuddin. 2019. “Metode Pembelajaran Berbasis Interaksi Sosial Dalam Pendidikan Islam.”
Jurnal Pedagogik Islam 11(2):33-47.

Syamsuddin. 2021. “Experiential Learning Dalam Pendidikan Pesantren.” Jurnal Pendidikan
Islam Digital 9(4):12-27.

Tilaar, H.A.R. (2000). Paradigma Baru Pendidikan Nasional. Jakarta: Rineka Cipta.

Zarkasyi, A. (2018). Kurikulum Pendidikan Pesantren. Bogor: Ghalia Indonesia.



