
JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 578 

Sistem Pendidikan Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Dalam Mengembangkan 
Karakter Sosial 

 
Taufik Hidayat Sitorus1 Elwantria Sihombing2 Rahmatullah Nainggolan3 Hidayat4 

Jurusan Pendidikan Sejarah, Fakultas Ilmu Sosial, Universitas Negeri Medan, Kota Medan, 
Provinsi Sumatera Utara, Indonesia1,2,3,4 

Email: taufiktaufikhidayatsitorus@gmail.com1 elwantrias@gmail.com2 
rahmatngl752@gmail.com3 hidayatamsani@unimed.ac.id4 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam 1. Sejarah dan latar belakang pendirian 
pesantren Ar Raudlatul Hasanah 2. Sistem pendidikan pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam 
mengembangkan karakter sosial 3. Model pembelajaran yang digunakan pesantren dalam 
pengembangan karakter sosial. Metode penelitian yang digunakan adalah dengan pendekatan kualitatif 
dengan jenis penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif. Teknik pengumpulan data dalam 
penelitian ini diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam dengan pengurus yayasan pesantren, 
tenaga pendidik, santri, alumni dan orang tua santri, serta dokumentasi terkait kurikulum dan kegiatan 
santri. Analisis data dilakukan dengan teknik reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa sejarah dan latar belakang pendirian pesantren berawal dari keinginan 
masyarakat Payabundung untuk mendirikan institusi pendidikan Islam yang mampu menghasilkan 
santri yang memiliki tidak hanya ilmu agama namun juga pengetahuan umum yang mumpuni. 
Selanjutnya hasil penelitian menunjukkan sistem pendidikan yang digunakan dalam pengembangan 
karakter sosial mulai dari sistem rekrutmen santri dan tenaga pengajar yang ketat, kurikulum 
integrative dalam pengembangan karakter sosial, peran guru dan tenaga pendidik dalam pengembangan 
karakter sosial, peran organisasi santri (OPRH) dan kegiatan ekstrakurikuler, serta pola kehidupan 
asrama sebagai media pengembangan karakter sosial. Hasil penelitian ini juga menunjukkan bahwa 
terdapat beberapa model pembelajaran yang digunakan pesantren dalam mengembangkan karakter 
sosial yaitu, model pembelajaran melalui keteladanan, model pembelajaran melalui pembiasaan, model 
pembelajaran melalui kegiatan kolektif dan partisipatif. serta model pembelajaran yang 
mengembangkan karakter sosial melalui dinamika kehidupan santri di asrama. Kesimpulan penelitian 
ini adalah bahwa Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah memiliki sejarah pendirian pesantren yang berangkat 
dari keinginan masyarakat akan hadirnya pesantren, kedua pesantren memiliki sistem pendidikan yang 
terstruktur dalam mengembangkan karakter sosial yang terdiri dari, sistem rekrutmen santri dan 
tenaga pengajarnya, memiliki kurikulum yang integratif menggabungkan pembelajaran formal, diniyah, 
serta kemampuan Bahasa Arab dan Inggris, memiliki sistem yang memaksimalkan peran guru dan 
tenaga pendidik sebagai teladan dan role model dalam mengajarkan nilai-nilai karakter sosial, 
mengoptimalkan peran organisasi santri dalam membentuk karakter sosial santri, serta sistem 
kehidupan asrama yang berfungsi sebagai media pengembangan karakter sosial santri di pesantren Ar 
Raudlaltul Hasanah. 

Kata Kunci: Pesantren, Karakter Sosial, Ar Raudlatul Hasanah 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 
 

PENDAHULUAN 

Pendidikan di Indonesia bertujuan tidak hanya untuk mengembangkan aspek kognitif 
atau akademik, tetapi juga untuk membentuk karakter dan kepribadian peserta didik. Sesuai 
dengan Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, tujuan 
pendidikan nasional adalah mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi individu yang 
beriman, bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berpengetahuan, 
terampil, kreatif, mandiri, serta mampu berperan sebagai warga negara yang demokratis dan 

mailto:taufiktaufikhidayatsitorus@gmail.com1
mailto:elwantrias@gmail.com2
mailto:rahmatngl752@gmail.com3
mailto:hidayatamsani@unimed.ac.id4
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 579 

bertanggung jawab (Kemendikbud, 2017). Hal ini menegaskan bahwa pendidikan karakter, 
terutama yang berlandaskan nilai-nilai sosial, memiliki peran krusial dalam sistem pendidikan 
nasional. Pendidikan karakter adalah upaya membentuk dan mengembangkan perilaku serta 
kepribadian individu yang dilandasi oleh nilai-nilai moral dan sosial yang kuat. Dalam konteks 
Indonesia, pendidikan karakter memiliki relevansi yang kuat, terutama karena masyarakat 
Indonesia terdiri dari berbagai suku, agama, dan budaya yang beragam. Keharmonisan 
masyarakat hanya dapat terwujud bila terdapat individu-individu yang memiliki karakter sosial 
yang baik, seperti sikap toleransi, tenggang rasa, gotong royong, dan peduli terhadap sesama. 
Dengan tantangan modernisasi dan globalisasi yang kerap membawa nilai-nilai yang 
bertentangan dengan budaya lokal, kebutuhan akan pendidikan karakter yang berbasis nilai 
sosial menjadi semakin mendesak (Fahham, 2013). 

Pesantren, sebagai salah satu lembaga pendidikan tertua di Indonesia, memiliki peran 
sentral dalam upaya penanaman nilai-nilai moral dan sosial. Sejarah pesantren di Indonesia 
menunjukkan bahwa lembaga ini telah lama menjadi pusat pendidikan yang mengajarkan nilai-
nilai keagamaan dan sosial kepada santri. Pesantren tidak hanya mengajarkan ilmu agama, 
tetapi juga menekankan pentingnya sikap sosial dalam interaksi sehari-hari. Dengan 
lingkungan pendidikan yang unik dan sistem pendidikan yang holistik, pesantren menjadi 
tempat yang efektif dalam membentuk karakter santri, terutama dalam aspek sosial, melalui 
berbagai kegiatan yang mengajarkan hidup bersama, saling menghormati, dan saling 
membantu (Zarkasyi, 2018). Pesantren berbeda dengan institusi pendidikan keislaman lain 
seperti madrasah dan sekolah. Perbedaan antara ketiganya berdasarkan dari sistem dan 
kurikulum pendidikan dari ketiga institusi tersebut yang dimana pesantren merupakan 
representasi pendidikan Islam tradisional yang berakar pada budaya lokal dan memiliki ciri 
khas di dalamnya seperti memiliki pondok atau asrama untuk para santri dan pembelajaaran 
kitab kuning, sedangkan madrasah adalah bentuk kompromi antara pendidikan Islam dan 
modernitas dan di lain sisi sekolah lebih mencerminkan sisten pendidikan yang diadopsi dari 
sistem pendidikan barat (Steenbrink, 1986). Pesantren juga merupakan sebuah komunitas 
peradaban yang memiliki ciri khas tersendiri. Pesantren merupakan tempat membina moral 
dan spiritual serta pembelajaran nilai-nilai keislaman yang dimana biasa disebut dengan panca 
jiwa pondok pesantren yang terdiri dari jiwa keikhlasan, persaudaraan, kemandirian, 
kesederhanaan dan nilai-nilai lain yang berdasar dan tidak melenceng dari syariah Islam itu 
sendiri. Pesantren tidak hanya menjadi lembaga pendidikan Islam tradisional, tetapi juga 
berperan sebagai agen perubahan sosial. Pesantren memberdayakan masyarakat melalui 
pendidikan, dakwah, dan pengembangan ekonomi, serta mencetak pemimpin yang 
berintegritas. Pesantren juga mampu beradaptasi dengan perubahan zaman melalui 
modernisasi kurikulum dan keterlibatan dalam isu-isu sosial, menjadikannya penggerak 
transformasi sosial yang inklusif dan relevan (Dudin, 2018). 

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan Tuntungan merupakan salah satu pesantren yang 
telah lama berkontribusi dalam pembentukan karakter sosial santri di Kota Medan. Pesantren 
ini memiliki program pendidikan yang menekankan pentingnya sikap sosial dan moral, sebagai 
bagian dari misi untuk mencetak generasi Muslim yang tidak hanya memiliki pengetahuan 
agama yang baik, tetapi juga memiliki sikap sosial yang tinggi dan mampu memberikan 
kontribusi positif kepada masyarakat. Di tengah masyarakat modern yang penuh tantangan, 
Pesantren Ar Raudlatul Hasanah mengajarkan nilai-nilai gotong royong, kebersamaan, empati, 
dan kepedulian terhadap sesama, yang semuanya diharapkan dapat membentuk karakter sosial 
santri yang kuat dan tangguh (Siregar, 2018). Peran pesantren dalam pengembangan karakter 
sosial ini menjadi sangat krusial dalam konteks masyarakat Indonesia yang semakin terpapar 
oleh pengaruh negatif dari budaya luar. Modernisasi dan globalisasi yang berlangsung pesat 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 580 

memunculkan fenomena individualisme, persaingan yang tidak sehat, serta konflik sosial yang 
semakin meningkat. Dengan adanya pendidikan karakter di pesantren, diharapkan para santri 
tidak hanya siap menghadapi perubahan sosial yang kompleks, tetapi juga mampu menjadi 
agen perubahan yang membawa nilai-nilai positif dalam lingkungan sosial mereka. Penanaman 
karakter sosial seperti kepedulian terhadap lingkungan, empati, serta sikap bertanggung jawab 
diharapkan akan memperkuat jati diri santri sebagai warga negara yang bertanggung jawab dan 
berakhlak mulia (Andrianto, 2022). Pesantren Ar Raudlatul Hasanah mengimplementasikan 
pendidikan karakter sosial melalui berbagai metode, di antaranya adalah pembiasaan, 
keteladanan, dan kegiatan praktis. Pembiasaan hidup di asrama, misalnya, mendorong santri 
untuk saling menghormati, bekerja sama, dan hidup dalam suasana kebersamaan. Para santri 
didorong untuk saling membantu, menjaga kebersihan, serta berpartisipasi dalam kegiatan 
sosial yang melibatkan masyarakat sekitar pesantren. Program-program seperti ini diyakini 
dapat membentuk karakter sosial yang kuat karena santri tidak hanya belajar secara teoritis, 
tetapi juga terlibat langsung dalam pengalaman sosial sehari-hari (Dedik, 2015). Selain 
pendekatan pembiasaan, pesantren juga menerapkan keteladanan, di mana para pengajar dan 
pengasuh pesantren menjadi contoh nyata bagi santri dalam menunjukkan sikap sosial yang 
baik. Keteladanan ini sangat penting karena santri cenderung meniru perilaku dari orang-orang 
yang mereka hormati, seperti ustaz, ustazah, atau kyai di pesantren. Dengan melihat dan 
meniru teladan yang baik, santri dapat memahami pentingnya sikap sosial dalam kehidupan 
sehari-hari dan diharapkan dapat mengimplementasikan nilai-nilai tersebut dalam interaksi 
sosial di luar lingkungan pesantren. 

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah juga menghadapi berbagai tantangan dalam 
mengembangkan karakter sosial santri. Salah satu tantangan utama adalah pengaruh dari 
budaya luar dan teknologi modern yang sering kali membawa nilai-nilai yang bertentangan 
dengan prinsip sosial yang diajarkan di pesantren. Kemudahan akses informasi melalui media 
sosial dan internet, misalnya, dapat memengaruhi pola pikir dan perilaku santri sehingga 
mengarah pada sikap individualis dan materialis. Selain itu, keterbatasan sumber daya, baik 
dari segi tenaga pengajar maupun fasilitas, juga menjadi kendala dalam upaya optimalisasi 
pendidikan karakter sosial (Sholeh, 2020). Oleh karena itu, diperlukan strategi-strategi yang 
inovatif agar pesantren dapat menghadapi tantangan ini tanpa kehilangan tujuan utamanya 
dalam pembentukan karakter sosial santri. Dari latar belakang ini, penelitian ini bertujuan 
untuk memahami secara mendalam peran Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan Tuntungan 
dalam pengembangan karakter sosial santri. Penelitian ini akan menggali program-program 
dan metode yang diterapkan oleh pesantren untuk membentuk karakter sosial santri, serta 
mengidentifikasi tantangan yang dihadapi pesantren dalam proses pendidikan karakter ini. 
Harapannya, penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi bagi pengembangan pendidikan 
karakter di pesantren Ar Raudlatul Hasanah, tetapi juga menjadi bahan referensi bagi lembaga 
pendidikan Islam lainnya dalam mengembangkan program pendidikan karakter sosial yang 
relevan dengan tantangan zaman. 

Penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan rekomendasi yang konstruktif bagi para 
pemangku kebijakan untuk mendukung peran pesantren sebagai lembaga pendidikan yang 
berfokus pada pembentukan karakter, terutama dalam menghadapi tantangan globalisasi yang 
dapat memengaruhi nilai-nilai sosial santri. Dengan pemahaman yang mendalam mengenai 
peran pesantren dalam pengembangan karakter sosial, diharapkan penelitian ini dapat 
memberikan sumbangan pemikiran bagi pengembangan model pendidikan karakter di 
lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Penelitian ini berfokus pada sistem Pendidikan, 
kurikulum dan model pembelajaran di pesantren modern Ar Raudlatul Hasanah dalam 
pengembangan karakter sosial santri. Rumusan Masalah: Bagaimana latar belakang pendirian 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 581 

pesantren Ar Raudlatul Hasanah? Bagaimana sistem pendidikan yang ada di pesantren Ar 
Raudlatul Hasanah dalam mengembangkan karakter sosial? Bagaimana model pembelajaran 
karakter sosial yang dikembangkan di pesantren Ar Raudlatul Hasanah? Tujuan Penelitian: 
Menganalis sejarah dan latar belakang pendirian pesantren Ar Raudlatul Hasanah; Menggali 
sistem pendidikan di pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam mengembangkan karakter sosial; 
Menggali model pembelajaran karakter sosial yang dikembangkan di pesantren Ar Raudlatul 
Hasanah. 
 
Tinjauan Pustaka 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang berkembang 
sejak zaman Walisongo (Dhofier, 2011). Sistem pendidikan pesantren berbasis asrama dengan 
metode pengajaran yang menekankan interaksi langsung antara santri dan kyai (Azra 2003). 
Pesantren memiliki peran strategis dalam membangun peradaban Islam di Nusantara dan 
menjadi pusat pendidikan serta dakwah. Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan 
Islam di Indonesia yang memiliki peran penting dalam perkembangan keislaman dan 
pendidikan di Nusantara. Pesantren telah berkembang sejak abad ke-13 seiring dengan 
masuknya Islam ke Indonesia. Model pendidikan pesantren menekankan pembelajaran kitab 
kuning, pendalaman ilmu agama, dan pembentukan karakter santri. Seiring dengan 
perkembangan zaman, pesantren mengalami transformasi dari sistem tradisional menuju 
sistem yang lebih modern. Awalnya kurikulum pesantren hanya berbasis pada pengajaran kyai 
kepada santri dengan model pembelajaran tradisional, yaitu metode sorogan dan bandongan 
kemudian berkembang menjadi kurikulum tradisional yang dikombinasikan dengan 
pendidikan formal seperti yang diatur dalam UU Sistem Pendidikan Nasional. Hal ini bertujuan 
agar lulusan pesantren tidak hanya memiliki pemahaman keislaman yang mendalam tetapi juga 
memiliki kompetensi akademik dan sosial yang baik (Zarkasyi, 2018). Pesantren memiliki 
peran strategis dalam membentuk karakter sosial santri melalui sistem pendidikan berbasis 
nilai-nilai Islam. Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan keagamaan 
tetapi juga sebagai pusat pembentukan karakter yang berbasis ajaran Islam. Pesantren 
menanamkan nilai-nilai sosial seperti toleransi, disiplin, gotong royong, dan kemandirian 
kepada para santri. Pesantren memiliki beberapa fungsi penting, yaitu selain sebagai tempat 
pendidikan agama yang memberikan pemahaman mendalam tentang ajaran Islam pesantren 
juga memiliki fungsi lain sebagai pembentuk karakter dan penanaman nilai-nilai moral, etika, 
dan sosial. Pesantren juga berfungsi sebagai pemberdayaan masyarakat yang melibatkan santri 
dalam kegiatan sosial, bakti sosial dan pengabdian masyarakat. Pesantren selain daripada itu 
juga merupakan tempat untuk menyebarkan ajaran Islam melalui pendekatan dakwah yang 
dimana diharapkan santri dapat melanjutkan pengajaran keislaman tersebut kepada 
masyarakat (Madjid, 2013). 

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah merupakan salah satu pesantren modern yang 
mengadopsi sistem pendidikan berbasis integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum. 
Berdasarkan dokumen sejarah pesantren, pendiriannya bertujuan untuk mencetak generasi 
muslim yang berakhlak mulia dan memiliki keterampilan sosial yang tinggi. Latar belakang 
pendiriannya dipengaruhi oleh kebutuhan masyarakat terhadap lembaga pendidikan yang 
tidak hanya berorientasi pada ilmu agama tetapi juga memiliki sistem pembelajaran yang 
relevan dengan perkembangan zaman. Pesantren Ar Raudlatul Hasanah didirikan pada 18 
Oktober 1982, bertepatan dengan Tahun Baru Islam 1403 H. Gagasan pendirian pesantren ini 
muncul dari diskusi antara masyarakat Paya Bundung dan Ustadz Usman Husni, yang 
menginginkan adanya lembaga pendidikan Islam di daerah tersebut. Pada peringatan Maulid 
Nabi Muhammad SAW pada 15 Januari 1981, Ustadz Usman Husni menyampaikan tausiyah 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 582 

yang menekankan pentingnya pendidikan agama bagi keluarga yang telah mapan secara 
ekonomi. Hal ini mendorong masyarakat untuk mendirikan pesantren sebagai sarana dakwah 
dan pendidikan Islam. Sebelumnya, pada tahun 1977, H. Fakhruddin Tarigan mewakafkan 
tanahnya di Jalan Binjai kepada Yayasan Keluarga Dukun Patah Pergendangan, dengan tujuan 
mendirikan perguruan Islam. Namun, karena pertimbangan tata letak kota dan masukan dari 
berbagai pihak, termasuk Bapak Tarzan Ginting, keluarga memutuskan untuk memindahkan 
lokasi ke Paya Bundung, Medan Tuntungan. Tanah di Jalan Binjai kemudian dijual pada tahun 
1981, dan hasilnya digunakan untuk pengembangan pesantren di lokasi baru. Nama "Ar 
Raudlatul Hasanah" berasal dari pengajian tafsir di rumah Dr. H. Mochtar Tarigan, yang merujuk 
pada Surah An-Naba' ayat 32 dalam Tafsir Al-Shawy. Seiring waktu, pesantren ini mengadopsi 
sistem kurikulum Kulliyatul Mu'allimin Al-Islamiyah (KMI) pada tahun 1986, dengan masa 
pendidikan enam tahun yang mencakup tingkat Tsanawiyah dan Aliyah. Kurikulum ini 
diadaptasi dari Pondok Pesantren Modern Darussalam Gontor (Siregar 2018). 

Dalam sistem pesantren, pembentukan karakter sosial berlangsung secara holistik 
melalui berbagai kegiatan yang mencakup pembelajaran agama, interaksi sosial di dalam 
asrama, serta keterlibatan dalam kegiatan kemasyarakatan. Metode ini memungkinkan santri 
untuk menginternalisasi nilai-nilai sosial dalam kehidupan sehari-hari. Metode tersebut juga 
merupakan sebuah inovasi dalam sistem Pendidikan pesantren tradisional yang hanya berfokus 
kepada ajaran keislaman menjadi pengajaran yang menekankan kepada kehidupan sosial yang 
dimana dapat diharapkan menjadi modal santri dalam berkehidupan bermasyarakat setelah 
lulus nantinya. Karakter sosial merupakan bagian dari karakter individu yang berkaitan dengan 
bagaimana seseorang berperilaku dalam lingkungan sosialnya. Menurut Lickona (1991) dalam 
(Susanti 2022) karakter sosial mencakup nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, empati, 
kerja sama, dan kepedulian terhadap sesama. Pendidikan karakter sosial bertujuan untuk 
menciptakan individu yang tidak hanya cerdas secara akademik tetapi juga memiliki moral yang 
kuat dalam interaksi sosial. Pentingnya karakter sosial dalam kehidupan bermasyarakat juga 
ditekankan oleh Thomas Lickona yaitu, bahwa karakter sosial mencerminkan sejauh mana 
seseorang mampu menjalankan kehidupan dengan memperhatikan norma dan etika yang 
berlaku di masyarakat. Dalam konteks pendidikan, pembentukan karakter sosial dilakukan 
melalui berbagai pendekatan, termasuk pendidikan formal, informal, dan nonformal, seperti 
yang diterapkan dalam sistem pesantren. Karakter sosial dalam perspektif pendidikan Islam 
merupakan aspek penting dalam pembentukan pribadi yang berakhlak mulia, memiliki empati, 
dan mampu berinteraksi dengan baik dalam Masyarakat. Pendidikan Islam harus mampu 
menanamkan nilai-nilai sosial seperti kejujuran, kerja sama, kepedulian, dan toleransi dalam 
kehidupan sehari-hari. 

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah memiliki kesamaan dengan Pondok Modern Darussalam 
Gontor dalam hal sistem asrama, kurikulum berbasis integrasi ilmu agama dan umum, serta 
pembentukan karakter santri melalui kegiatan ekstrakurikuler dan kepemimpinan. Namun, 
pesantren ini lebih adaptif terhadap perkembangan zaman dan kebutuhan lokal dibandingkan 
pesantren tradisional lainnya. Pendidikan pesantren berbasis nilai-nilai Islam sangat berperan 
dalam membentuk karakter sosial santri. Kehidupan berbasis asrama mendorong kedisiplinan, 
kebersamaan, dan interaksi sosial yang intens, yang merupakan faktor utama dalam 
pembentukan karakter (Madjid, 2013). Nilai kebersamaan, tanggung jawab, dan kemandirian 
dalam kehidupan pesantren menjadi faktor utama dalam pembentukan karakter sosial santri 
yang menunjukkan bahwa kegiatan gotong royong, musyawarah, dan diskusi keagamaan 
menjadi sarana efektif dalam mengembangkan keterampilan sosial santri (Hidayatullah, 2010). 
Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah, sistem pendidikan berbasis asrama memberikan 
kesempatan bagi santri untuk melatih keterampilan sosial secara langsung. Kegiatan 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 583 

kepemimpinan santri, program pengabdian masyarakat, serta interaksi intensif antara santri 
dan pengasuh berperan penting dalam membangun karakter sosial yang kuat (Rahman, 2020). 

Di pesantren Ar Raudlatul Hasanah yang dimana mengadopsi sistem Pendidikan 
Pesantren Gontor sekaligus mengadopsi kurikulumnya yaitu kurikulum Kulliyatul Mu’allimin 
Al-Islamiyah (KMI), dimana kurikulum ini telah menjadi kurikulum dalam sistem pendidikan 
pesantren Ar Raudlatul Hasanah sejak awal aktifnya pesantren tersebut. Kurikulum KMI yang 
dipakai pada lembaga Pesantren Ar Raudlatul Hasanah tidak jauh berbeda dengan apa yang 
dimiliki oleh Pesantren Gontor. Ada dua jenjang pendidikan yang diselenggarakan oleh Gontor, 
yaitu jenjang menengah dengan nama Kulliyatul al-Mu’allimin al-Islamiyah.” Jenjang pendidikan 
menengah yang dimaksud adalah Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah. Begitu pula 
dengan pesantren Ar Raudlatul Hasanah proses pendidikan berlangsung selama 24 jam, semua 
kegiatan dari para santri sudah di jadwalkan dengan baik. Pelajaran agama dan umum yang 
diberikan dalam jangka waktu 6 tahun lamanya. Pendidikan keterampilan, kesenian, olahraga, 
organisasi dan lain-lain merupakan bagian dari kegiatan kehidupan santri di pesantren.” 
Program-program dalam kurikulum KMI ini diperuntukkan kepada tingkat Madrasah 
Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah, yang dibuka pada tahun 1989 dan 1990. Seiring 
perkembangan kurikulum di Indonesia pesantren Ar Raudlatul Hasanah juga menggunakan 
kurikulum KTSP yang sesuai dengan kurikulum Pemerintah. Mata Pelajaran seperti Agama dan 
Akhlak Mulia (Qur’an Hadits, Aqidah Akhlak, Fiqih, Sejarah Kebudayaan Islam), Pendidikan 
Kewarganegaraan, Bahasa Indonesia dan Asing, Matematika, Kesenian, Pendidikan Jasmani, 
Ilmu Pengetahuan Sosial (Sejarah, Geografi, Ekonomi, Sosiologi), Ilmu Pengetahuan Alam 
(Fisika, Kimia, Biologi), Teknologi Informasi dan Komunikasi, Muatan lokal (Kepesantrenan) 
dan Pengembangan diri yang menggunakan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan atau 
disingkat dengan KTSP mulai diberlakukan di pesantren tersebut. Kegiatan-kegiatan yang 
terdapat dalam kurikulum Ar-Raudhatul Hasanah terbagi kepada empat bagian, yaitu: Intra 
kurikuler, ko kurikuler, ekstra kurikuler dan hidden kurikuler (Nurmayani 2015). 

Dalam hal metode pembelajaran yang di mana biasanya Pesantren tradisional 
menggunakan metode pembelajaran khas yaitu, sorogan, bandongan, dan halaqah yang tidak 
hanya menekankan aspek kognitif tetapi juga interaksi sosial antara santri dan kyai (Hasan, 
2015). Berbeda dengan di pesantren modern metode diskusi kelompok dan pembelajaran 
berbasis proyek sering digunakan karena dapat meningkatkan keterampilan komunikasi, kerja 
sama, dan kepemimpinan di kalangan santri (Syaifuddin, 2019). Pesantren Ar Raudlatul 
Hasanah misalnya, selain menggunakan metode diskusi kelompok dan pembelajaran berbasis 
proyek juga menggunakan Pendekatan experiental learning yang sangat efektif dalam 
membentuk karakter sosial santri (Syamsuddin, 2021). Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah, 
kegiatan seperti mentoring, dan program kepemimpinan santri juga menjadi bagian dari 
strategi pendidikan yang menekankan aspek sosial dan kepemimpinan. Pesantren Ar Raudlatul 
Hasanah mengembangkan berbagai model pembelajaran yang menekankan pembentukan 
karakter sosial, antara lain: 
1. Model Pembelajaran Berbasis Interaksi Sosial, yang diterapkan melalui kegiatan halaqah 

(diskusi kelompok), yang mendorong santri untuk berani menyampaikan pendapat dan 
mendengarkan perspektif orang lain. 

2. Model Pembelajaran Berbasis Program dan Praktik Sosial, dimana santri diberikan tugas 
untuk dapat memberikan dakwah kepada Masyarakat setelah dipelajari dalam pesantren, 
tugas tersebut seperti berdakwah di masjid desa sekitar. 

3. Model Pembelajaran Berbasis Keteladanan, dengan menempatkan kyai dan ustaz sebagai 
figur yang memberikan contoh dalam bertindak dan bersikap, sehingga santri dapat meniru 
perilaku positif tersebut. 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 584 

4. Model Pembelajaran Terpadu, yang mengintegrasikan nilai-nilai sosial dalam setiap mata 
pelajaran yang diajarkan, baik dalam ilmu agama maupun ilmu umum. 

 
Lingkungan pesantren yang berbasis asrama memberikan kesempatan bagi santri untuk 

menginternalisasi nilai-nilai sosial dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Abdullah (2022), 
lingkungan pesantren yang kondusif dapat meningkatkan efektivitas pembelajaran serta 
membentuk karakter santri lebih optimal. Berdasarkan penelitian terdahulu, dapat 
disimpulkan bahwa pendirian Pesantren Ar Raudlatul Hasanah dipengaruhi oleh faktor sosial 
dan pendidikan. Sistem pendidikan pesantren yang berbasis asrama dan nilai-nilai Islam 
terbukti efektif dalam membentuk karakter sosial santri. Model pembelajaran yang diterapkan, 
baik metode klasik maupun modern, turut berkontribusi dalam pengembangan keterampilan 
sosial dan kepemimpinan santri. Penelitian ini akan menggali lebih dalam faktor-faktor yang 
mempengaruhi pengembangan karakter sosial santri di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah serta 
implikasinya terhadap sistem pendidikan pesantren di Indonesia. Dari berbagai literatur yang 
telah dikaji, dapat disimpulkan bahwa pesantren memiliki peran besar dalam membentuk 
karakter sosial santri. Pesantren Ar Raudlatul Hasanah menerapkan sistem pendidikan yang 
mengintegrasikan nilai-nilai sosial dalam kurikulum, kehidupan sehari-hari, dan model 
pembelajaran yang diterapkan. Melalui metode keteladanan, pembiasaan, diskusi, dan 
pengabdian masyarakat, pesantren ini berhasil membangun lingkungan pendidikan yang 
kondusif untuk pengembangan karakter sosial santri. Dengan mengkaji sejarah, sistem 
pendidikan, dan model pembelajaran yang diterapkan di pesantren Ar Raudlatul Hasanah, 
penelitian ini akan memberikan kontribusi dalam memahami bagaimana pesantren dapat 
menjadi institusi yang efektif dalam membangun karakter sosial generasi muda. 
 
METODE PENELITIAN 

Menurut Moleong (2016), metode penelitian adalah cara atau prosedur sistematis yang 
digunakan oleh peneliti untuk memperoleh data yang valid dan dapat dipercaya guna 
memahami, menjelaskan, dan menemukan kebenaran suatu fenomena. Dalam penelitian 
kualitatif, Moleong menekankan bahwa metode penelitian berfungsi untuk menggali makna, 
memahami konteks, serta memperoleh pemahaman mendalam terhadap objek yang diteliti 
melalui pendekatan deskriptif dan interpretatif. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif yang dimana jika merujuk dari Moleong (2016) menyatakan bahwa penelitian 
kualitatif bertujuan untuk memahami fenomena sosial dan budaya dari perspektif partisipan 
melalui pengumpulan data berupa kata-kata dan tindakan. Alasan penggunaan pendekatan 
kualitatif ini karena fokus utamanya adalah untuk menggali dan memahami fenomena yang 
terjadi di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan Tuntungan terkait pengembangan karakter 
sosial santri. Pendekatan ini dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan 
peran pesantren dalam membentuk karakter sosial dan memahami faktor-faktor yang 
memengaruhi pendidikan karakter sosial di pesantren tersebut. Pendekatan kualitatif juga 
memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan data yang lebih mendalam mengenai proses 
pendidikan, metode yang diterapkan, serta tantangan yang dihadapi dalam pengembangan 
karakter sosial di lingkungan pesantren. 

Untuk jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah deskriptif kualitatif. 
Menurut Moleong (2016), penelitian deskriptif kualitatif adalah jenis penelitian yang bertujuan 
untuk memahami dan menggambarkan fenomena secara mendalam berdasarkan data yang 
dikumpulkan dalam bentuk kata-kata, narasi, atau deskripsi, bukan angka. Penelitian ini 
berfokus pada makna, pemahaman, serta interpretasi subjektif terhadap suatu fenomena yang 
terjadi dalam konteks alami, dengan menggunakan teknik pengumpulan data seperti observasi, 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 585 

wawancara, dan analisis dokumen. Penggunaan jenis penelitian ini adalah untuk memberikan 
gambaran secara rinci mengenai peran Pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam pengembangan 
karakter sosial santri. Penelitian deskriptif kualitatif ini bertujuan untuk menggambarkan dan 
menjelaskan kondisi nyata yang terjadi di pesantren terkait pengajaran karakter sosial serta 
cara pesantren tersebut menerapkan nilai-nilai sosial dalam kehidupan sehari-hari santri 

Lokasi penelitian menurut Moleong (2016) adalah tempat atau lingkungan di mana 
penelitian dilakukan untuk memperoleh data yang relevan dengan fokus penelitian. Lokasi ini 
dipilih berdasarkan pertimbangan bahwa tempat tersebut memiliki fenomena atau masalah 
yang sesuai dengan tujuan penelitian, sehingga memungkinkan peneliti untuk menggali 
informasi secara mendalam dalam konteks yang alami. Adapun lokasi dari penelitian ini 
dilakukan di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah berlokasi di Jl. Jamin Ginting Km. 11 Paya 
Bundung / Jl. Setia Budi Kel. Simpang Selayang Kec. Medan Tuntungan yang merupakan tempat 
penelitian utama. Pesantren ini dipilih karena memiliki fokus yang jelas dalam pengajaran 
agama Islam sekaligus membentuk karakter sosial santri melalui berbagai program pendidikan. 
Menurut Moleong (2016), dalam penelitian kualitatif, teknik pengumpulan data dilakukan 
melalui beberapa metode utama, yaitu wawancara mendalam (In-depth Interview), Observasi 
(Observation), Dokumentasi (Document Analysis) dan juga Triangulasi. 
1. Wawancara Mendalam (In-depth Interview). Wawancara dilakukan secara langsung antara 

peneliti dengan kepala Yayasan Pesantren Ar Raudlatul Hasanah untuk mendapat data 
tentang Sejarah dan latar belakang pendirian pesantren. Wawancara juga dilakukan dengan 
tenaga pendidik di Pesantren untuk memahami tentang sistem Pendidikan dan model 
pembelajaran di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah. 

2. Observasi (Observation). Peneliti mengamati aktivitas Pendidikan di pesantren, seperti 
kegiatan pembelajaran, interaksi sosial santri baik itu interaksi antar santri maupun 
interaksi antara santri dan tenaga pendidik. 

3. Dokumentasi (Document Analysis). Dokumentasi: Peneliti mengumpulkan dokumen-
dokumen terkait, seperti profil pesantren, kurikulum, buku panduan, serta arsip Sejarah 
yang berkaitan dengan pendirian dan perkembangan pesantren. 

4. Triangulasi. Teknik ini digunakan untuk menguji validitas data dengan membandingkan 
informasi dari berbagai sumber atau metode, seperti menggabungkan wawancara, 
observasi, dan dokumentasi guna memastikan keakuratan dan kredibilitas data. 

 
Bogdan dan Biklen (1982) dalam (Moleong, 2016) menyebutkan bahwa Teknik analisis 

data merupakan upaya pengorganisiran data, catatan, hasil rekaman dan kemudian 
mengklasifikasikannya menjadi satuan yang dapat dikelola kemudian mencari dan menemukan 
pola dengan mengambil data yang penting dan kemudian dinterpretasikan serta kemudian 
akan memutuskan data yang mana saja akan disajikan dalam hasil karya tulisan. Karena 
pendekatan penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif maka teknik analisis data nya 
relevan jika menggunakan teknik analisis data dari Miles & Huberman yang mengatakan bahwa 
dalam metode penelitian kualitatif, maka digunakan teknik analisis data induktif dalam model 
interaktif, teknik analisis data induktif dalam model interaktif ini dibagi oleh Miles & Huberman 
menjadi tiga komponen yaitu, reduksi data, sajian data dan penarikan kesimpulan/verifikasi. 
 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
Gambaran Umum Lokasi Penelitian 

Pesantren Ar Raudlatul Hasanah berlokasi di Jalan Setia Budi, Kelurahan Simpang 
Selayang, Kecamatan Medan Tuntungan, Kota Medan, Sumatera Utara. Lokasi pesantren ini 
cukup strategis karena berada di wilayah yang tidak terlalu jauh dari pusat kota Medan, namun 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 586 

tetap memiliki suasana yang relatif tenang dan kondusif untuk kegiatan pendidikan dan 
pembinaan santri. Posisi geografis pesantren yang berada di pinggiran kota memberikan 
keunggulan tersendiri. Di satu sisi, ia dekat dengan fasilitas perkotaan seperti akses 
transportasi, pusat kesehatan, dan kebutuhan logistik. Di sisi lain, lingkungan sekitarnya masih 
dikelilingi oleh area hijau, perkampungan, serta nuansa alami yang mendukung suasana belajar 
yang religius. Lingkungan geografis pesantren memainkan peran penting dalam pembentukan 
atmosfer pendidikan. Santri yang berasal dari berbagai daerah di Indonesia menemukan 
lingkungan belajar yang tidak terlalu ramai, sehingga mereka dapat fokus pada aktivitas harian, 
baik akademik maupun nonakademik. Faktor lingkungan ini sejalan dengan prinsip pendidikan 
pesantren yang menekankan keseimbangan antara aktivitas belajar, ibadah, dan pembinaan 
karakter. Kondisi geografis pesantren yang jauh dari pusat keramaian kota juga mengurangi 
distraksi bagi para santri. Selain itu, lokasi pesantren yang berada di dataran tinggi Medan 
Tuntungan menjadikannya memiliki iklim yang relatif sejuk. Hal ini mendukung kenyamanan 
santri dalam menjalani aktivitas harian. Iklim dan udara yang relatif bersih turut memberikan 
dampak positif terhadap kesehatan santri. Aspek kesehatan lingkungan ini sangat penting, 
mengingat jumlah santri yang tinggal di asrama cukup besar dan membutuhkan kondisi 
lingkungan yang sehat untuk menghindari penyebaran penyakit. 

Dari sisi keamanan, pesantren ini cukup terlindungi karena berada di lingkungan 
masyarakat yang ramah terhadap aktivitas pesantren. Hubungan antara pihak pesantren 
dengan masyarakat sekitar terjalin dengan baik. Banyak kegiatan pesantren yang melibatkan 
warga sekitar, sehingga tercipta interaksi sosial yang harmonis. Keberadaan pesantren bahkan 
memberikan dampak ekonomi positif bagi masyarakat sekitar, seperti meningkatnya usaha 
warung makan, toko kelontong, maupun jasa transportasi. Secara geografis, lokasi ini juga 
mendukung terciptanya sistem pendidikan yang mandiri. Pesantren memiliki lahan yang luas, 
yang tidak hanya digunakan untuk bangunan pendidikan dan asrama, tetapi juga untuk 
kegiatan lain seperti olahraga, pertanian kecil, dan program ekstrakurikuler. Lahan yang cukup 
luas memungkinkan pesantren mengembangkan berbagai sarana dan prasarana sesuai 
kebutuhan santri yang terus bertambah dari tahun ke tahun. 
 
Kondisi Sosial Keagamaan Sebelum Berdirinya Pesantren 

Pada saat sebelum berdirinya pesantren Ar Raudlatul Hasanah masyarakat Muslim di 
Sumatera Utara khususnya Kota Medan menghadapi situasi sosial keagamaan yang cukup 
kompleks. Jumlah umat Islam memang dominan, namun lembaga pendidikan Islam formal yang 
berbasis pesantren sangat terbatas. Sebagian besar masyarakat hanya mengenal madrasah 
tradisional, surau, dan pengajian di masjid sebagai sarana pendidikan agama. Kondisi ini 
berbeda jauh dengan Pulau Jawa yang telah lama memiliki jaringan pesantren mapan seperti 
Gontor, Tebuireng, atau Lirboyo. Ketimpangan ini menimbulkan keresahan di kalangan ulama 
dan cendekiawan Muslim. Banyak orang tua yang harus mengirim anak mereka jauh ke Jawa 
untuk memperoleh pendidikan pesantren yang berkualitas. Tidak semua keluarga mampu 
melakukannya, sehingga hanya kelompok tertentu yang bisa mengakses pendidikan tersebut. 
Hal ini berimplikasi pada terbatasnya jumlah kader Muslim yang berilmu mendalam sekaligus 
siap menjadi pemimpin masyarakat di Sumatera Utara. Kondisi sosial keagamaan tersebut 
sejalan dengan kajian Dhofier (2011), yang menyebutkan bahwa lahirnya pesantren di berbagai 
wilayah Indonesia merupakan jawaban atas kebutuhan lokal umat Islam dalam menghadapi 
tantangan pendidikan dan sosial. Pesantren tidak hanya sekadar institusi keagamaan, tetapi 
juga menjadi pusat pembentukan identitas dan benteng moral masyarakat. 

Faktor lain yang turut melatarbelakangi lahirnya pesantren adalah pengaruh modernisasi 
pendidikan di bawah kebijakan Orde Baru. Pemerintah ketika itu memperluas akses sekolah 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 587 

formal yang bercorak sekuler, dengan muatan agama yang sangat terbatas. Akibatnya, banyak 
orang tua khawatir anak-anak mereka akan tercerabut dari akar spiritualitas Islam jika hanya 
mengandalkan sekolah umum. Selain masalah pendidikan, Sumatera Utara sebagai daerah 
multikultural juga menghadapi tantangan integrasi sosial. Beragam etnis dan agama hidup 
berdampingan, sehingga generasi Muslim dituntut memiliki keterampilan sosial untuk menjaga 
harmoni. Pesantren dianggap mampu mencetak generasi yang tidak hanya kuat dalam agama, 
tetapi juga mampu berinteraksi dalam masyarakat heterogen. Dalam perspektif sejarah, 
kebutuhan umat terhadap pendidikan Islam yang lebih terpadu sebenarnya sudah ada sejak 
awal abad ke-20. Namun, perwujudannya di Sumatera Utara baru benar-benar terwujud pada 
dekade 1980-an melalui pendirian Pesantren Ar Raudlatul Hasanah. Dengan demikian, 
pesantren ini lahir sebagai jawaban historis atas kegelisahan umat. Faktor lain yang 
memperkuat dorongan ini adalah kesadaran kolektif tokoh-tokoh Muslim Medan terhadap 
perlunya kemandirian pendidikan. Mereka tidak ingin generasi muda terus-menerus 
bergantung pada Jawa. 
 
Pembahasan 
Sistem Pendidikan di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam Mengembangkan Karakter 
Sosial 

Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam yang 
tidak hanya menekankan pada aspek akademik dan keagamaan, tetapi juga mengedepankan 
pembinaan karakter santri secara menyeluruh. Sistem pendidikan yang diterapkan dirancang 
sedemikian rupa agar mampu membentuk kepribadian santri yang berilmu, berakhlak mulia, 
serta memiliki karakter sosial yang kuat. Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan pesantren, 
yaitu mencetak generasi muslim yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga peka 
terhadap lingkungannya dan mampu hidup bermasyarakat dengan baik. Salah satu ciri khas 
sistem pendidikan di Ar-Raudlatul Hasanah adalah penerapan kurikulum integratif yang 
memadukan pendidikan formal dan pendidikan diniyah. Melalui kurikulum ini, santri tidak 
hanya belajar mata pelajaran umum seperti matematika, bahasa, dan sains, tetapi juga 
mendalami ilmu-ilmu keislaman, seperti fikih, akidah, dan tafsir. Perpaduan ini memungkinkan 
santri memperoleh wawasan luas sekaligus pemahaman nilai-nilai Islami yang dapat 
diaplikasikan dalam kehidupan sosial sehari-hari. Di sinilah karakter sosial seperti tanggung 
jawab, kedisiplinan, dan kejujuran mulai ditanamkan melalui proses belajar yang menyeluruh. 
Selain itu, sistem pendidikan di pesantren ini juga sangat menekankan pada pembelajaran 
berbasis asrama. Hidup bersama di asrama mengajarkan santri untuk senantiasa berinteraksi, 
bekerja sama, dan saling menghargai. Kebersamaan yang terjalin dalam kegiatan sehari-hari, 
seperti menjaga kebersihan kamar, mengikuti jadwal piket, hingga membantu teman yang 
sakit, menumbuhkan rasa empati dan solidaritas. Kehidupan asrama juga menjadi wadah bagi 
santri untuk belajar memimpin dan dipimpin. Melalui struktur organisasi santri, mereka 
berlatih mengatur kegiatan, mengelola tanggung jawab, serta mengambil keputusan bersama, 
yang semuanya berkontribusi pada pembentukan jiwa kepemimpinan dan rasa tanggung 
jawab sosial. 

Kegiatan kolektif dan partisipatif juga menjadi bagian penting dalam sistem pendidikan 
Ar-Raudlatul Hasanah. Santri didorong untuk aktif terlibat dalam berbagai aktivitas, baik 
akademik maupun non-akademik. Forum musyawarah, diskusi kitab, dan kajian kelompok 
melatih keterbukaan berpikir serta sikap saling menghargai pendapat. Sementara itu, kegiatan 
ekstrakurikuler seperti pramuka, seni, olahraga, dan kepenulisan menumbuhkan kreativitas 
sekaligus menguatkan rasa kebersamaan. Tidak hanya itu, pesantren juga kerap mengadakan 
bakti sosial dan pengabdian masyarakat, sehingga santri terbiasa untuk peduli terhadap 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 588 

kondisi sosial di sekitarnya. Peran keteladanan guru dan pimpinan pesantren menjadi elemen 
yang tidak kalah penting. Santri melihat langsung bagaimana sikap sederhana, disiplin, dan 
penuh kepedulian yang ditunjukkan oleh para pengajar dan pengasuh. Keteladanan ini menjadi 
contoh nyata bagi santri dalam menanamkan nilai-nilai sosial ke dalam perilaku sehari-hari. 
Dengan demikian, pembentukan karakter tidak hanya terjadi melalui pembelajaran formal, 
tetapi juga melalui proses internalisasi dari teladan hidup para pendidik. Rutinitas kegiatan 
pesantren, seperti shalat berjamaah, pengajian bersama, serta belajar kelompok, semakin 
memperkuat nilai-nilai sosial yang dibangun. Shalat berjamaah, misalnya, mengajarkan santri 
tentang kebersamaan, kesetaraan, dan disiplin waktu. Belajar kelompok menumbuhkan sikap 
saling membantu dan kerja sama, sedangkan kegiatan pengabdian melatih mereka untuk 
berkontribusi positif di tengah masyarakat. 
 
Sistem Rekrutmen Santri dan Tenaga Pendidik di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah 

Rekrutmen santri dan tenaga pendidik merupakan aspek penting dalam menjaga kualitas 
pendidikan pesantren. Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah memiliki pandangan bahwa 
keberhasilan proses pendidikan tidak hanya bergantung pada metode pembelajaran, tetapi juga 
pada kualitas sumber daya manusia yang ada di dalamnya. Oleh karena itu, sejak awal 
berdirinya, pesantren ini telah menerapkan sistem seleksi yang ketat dan terstruktur bagi calon 
santri maupun tenaga pengajar. Sistem ini tidak hanya dimaksudkan untuk menjaring individu 
yang cerdas secara akademik, tetapi juga yang memiliki komitmen moral, spiritual, dan 
kesiapan mental. Bagi calon santri, mekanisme rekrutmen dimulai dengan proses administrasi 
berupa pengisian formulir dan pengumpulan dokumen pendukung. Setelah itu, tahap utama 
seleksi dilakukan dalam bentuk ujian tertulis, tes kemampuan bahasa, serta wawancara. Sistem 
seleksi ini dirancang untuk mengukur kesiapan santri dalam menghadapi kehidupan pesantren 
yang penuh disiplin serta untuk menilai potensi akademik dan spiritual mereka. Tahap awal 
seleksi berupa tes akademik. Materi yang diujikan mencakup pelajaran dasar seperti 
Matematika, Bahasa Indonesia, Ilmu Pengetahuan Alam, serta Pengetahuan Keagamaan dasar. 
Tes ini menjadi instrumen penting untuk mengetahui sejauh mana calon santri menguasai 
pengetahuan umum yang akan menjadi bekal dalam mengikuti kurikulum pesantren. Dengan 
demikian, tes akademik bukan sekadar formalitas, melainkan alat ukur kesiapan intelektual 
calon santri. 

Tahap berikutnya adalah tes bahasa Arab dan Inggris. Kedua bahasa ini merupakan ciri 
khas yang melekat pada Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah. Bahasa Arab dianggap sebagai 
bahasa utama agama Islam dan ilmu-ilmu keislaman klasik, sedangkan bahasa Inggris 
diperlukan untuk membuka akses santri terhadap pengetahuan global. Melalui tes ini, 
pesantren ingin memastikan bahwa santri memiliki dasar keterampilan bahasa yang dapat 
dikembangkan selama masa pendidikan. Kemudian setelah calon santri lulus dari kedua tes 
tersebut, maka harus melewati tes terakhir yaitu tes imla’ (menulis arab) dan membaca 
Al’Quran. Kedua tes digunakan untuk melihat sejauh mana pemahaman calon santri tentang 
baca tulis Qur’an yang dianggap sangat fundamental agar calon santri diharapkan ketika masuk 
ke pesantren tidak kaget dengan pembelajaran yang akan diberikan pesantren terhadapnya. 
Selain rekrutmen santri, sistem seleksi tenaga pendidik juga menjadi perhatian besar. 
Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah lebih memprioritaskan alumni pesantren sendiri untuk 
kembali mengabdi sebagai guru. Hal ini karena alumni dianggap sudah memahami kultur, nilai, 
dan tradisi pesantren. Dengan demikian, mereka dapat menginternalisasi visi dan misi 
pesantren dalam kegiatan belajar mengajar. 

Selain alumni internal, pesantren juga merekrut tenaga pengajar dari Pondok Modern 
Darussalam Gontor. Hal ini dilakukan karena Gontor dikenal memiliki sistem pendidikan 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 589 

modern yang selaras dengan Ar-Raudlatul Hasanah, terutama dalam hal penekanan pada 
penguasaan bahasa, disiplin, dan pendidikan karakter. Rekrutmen dari Gontor tidak hanya 
memperkaya tenaga pendidik secara akademis, tetapi juga memperkuat jejaring pesantren 
dalam skala nasional. Dalam proses rekrutmen guru, pesantren tidak hanya menilai latar 
belakang akademik, tetapi juga kredibilitas pribadi dan akhlak. Guru yang direkrut harus 
memiliki integritas, dedikasi, serta pengalaman berorganisasi yang baik selama di pesantren. 
Wawancara khusus dilakukan oleh pimpinan pesantren untuk memastikan bahwa calon tenaga 
pendidik benar-benar siap mengemban amanah sebagai pendidik sekaligus pembimbing santri 
dalam kehidupan sehari-hari. Dalam hal kredibilitas akademik para calon guru di Pesantren Ar 
Raudlatul Hasanah biasanya dilihat dari tingginya nilai akhlak, fikih dan tauhid nya semasa 
belajar di pesantren Gontor maupun di Raudlatul Hasanah sendiri karena hal itu sangat penting 
dinilai. Sekretaris yayasan menyebut hal itu sangat perlu karena keitka dia memeliki nilai 
akhlak yang tinggi yaitu minimal 90 maka sudah bisa diketahui calon guru tersebut memiliki 
kepribadian yang baik dan dapat membimbing para santri agar terbentuk santri yang berakhlak 
baik pula. Adapun kriteria lain yang dinilai sebelum menjadi guru adalah nilai bahasa arab dan 
bahasa inggris yang mumpuni. Pak mar’an menyebutkan nilai bahasa inggris dan arab para 
calon guru harus minimal 90 juga waktu menimba ilmu di pesantren sama seperti nilai 
akhlaknya. Hal tersebut sangat ditekankan karena pesantren Ar Raudlatul Hasanah sangat 
serius untuk mencetak para santri dengan kemampuan linguistik yang baik dalam hal ini yaitu 
bahasa inggris dan arab. Untuk nilai-nilai yang lain seperti llmu alam ataupun ilmu sosial pak 
Mar’an tidak menyebutkan minimal nilai secara spesifik. 

Hal yang membedakan sistem rekrutmen tenaga pendidik di Ar-Raudlatul Hasanah 
dengan lembaga pendidikan lain adalah penekanan pada aspek teladan dan keteladanan hidup. 
Guru bukan hanya mengajar di kelas, tetapi juga mendampingi santri dalam kehidupan asrama. 
Oleh karena itu, seleksi tidak hanya berfokus pada kemampuan akademis, tetapi juga pada 
komitmen moral dan sikap sosial calon pendidik. Filosofi di balik sistem rekrutmen ini adalah 
bahwa pendidikan pesantren memerlukan input yang berkualitas. Jika santri yang diterima 
memiliki kesiapan akademik dan mental, serta tenaga pendidik yang mengajar memiliki 
kredibilitas dan teladan, maka tujuan pendidikan pesantren untuk membentuk pribadi 
berkarakter akan lebih mudah tercapai. Dampak dari penerapan sistem rekrutmen ini dapat 
dirasakan langsung oleh masyarakat. Banyak orang tua merasa yakin menitipkan anak mereka 
ke Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah karena percaya bahwa hanya santri yang terpilih yang 
dapat masuk. Kepercayaan ini semakin diperkuat dengan kualitas tenaga pendidik yang tidak 
hanya kompeten secara akademis, tetapi juga berpengalaman dalam tradisi kepesantrenan. 
 
Kurikulum Integratif Dalam Pengembangan Karakter Sosial 

Kurikulum di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah dirancang tidak hanya untuk memberikan 
bekal pengetahuan agama dan umum, tetapi juga untuk menanamkan nilai-nilai sosial dalam 
kehidupan santri. Hal ini sesuai dengan visi pesantren yang menekankan pada pembentukan 
insan kamil, yaitu manusia yang berilmu, berakhlak mulia, dan memiliki kepedulian sosial. 
Kurikulum pesantren pada dasarnya mengembangkan pendidikan karakter sosial ke dalam 
proses pembelajaran formal di kelas maupun kegiatan nonformal di luar kelas. Misalnya, ketika 
santri mempelajari fiqh ibadah, mereka tidak hanya diajarkan tata cara ibadah secara teknis, 
tetapi juga makna sosial di balik ibadah tersebut, seperti kepedulian, tolong-menolong, dan 
solidaritas. Demikian pula, dalam mata pelajaran umum seperti bahasa Indonesia atau sejarah, 
guru selalu mengaitkan materi dengan nilai kebangsaan, keadilan, dan gotong royong. Hal ini 
menunjukkan adanya pendekatan holistik dalam membentuk karakter sosial santri. Pendidikan 
karakter sosial didalam kurikulum juga tampak dalam adanya mata pelajaran khusus seperti 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 590 

akhlak, tasawuf, dan kajian kitab klasik. Kitab-kitab yang dipelajari tidak hanya mengajarkan 
aspek ibadah, tetapi juga menggarisbawahi pentingnya hidup bermasyarakat, menghargai 
orang lain, dan menolong sesama. Menurut penelitian Dhofier (2011), kurikulum pesantren 
pada umumnya memang menekankan aspek akhlak dan tata pergaulan sosial yang bersumber 
dari tradisi Islam klasik, sehingga tidak hanya fokus pada penguasaan ilmu agama. Selain itu, 
kurikulum Pesantren Ar Raudlatul Hasanah juga mengadopsi prinsip integrasi antara ilmu 
agama dan ilmu umum. Hal ini penting karena santri diharapkan tidak hanya mampu 
memahami ajaran agama, tetapi juga mampu menghadapi tantangan kehidupan modern. 
Dengan demikian, karakter sosial yang dibangun tidak hanya terbatas pada lingkup keagamaan, 
tetapi juga mampu diterapkan dalam kehidupan sehari-hari di masyarakat yang multikultural. 

Namun penulis juga sedikit menemukan hal tentang keterkaitan kitab klasik tersebut saat 
melakukan penelitian. Keterkaitan dengan nilai-nilai sosial yang disinggung dalam mata 
pelajaran agama seperti fikih, akhlak atau Tauhid seperti pentingnya membantu orang lain saat 
kesusahan, menghormati orang tua, disiplin waktu, belajar hidup mandiri di asrama, 
pentingnya toleransi antar umat beragama dan lainnnya memang banyak diajarkan oleh 
pesantren, namun tidak banyak mengutip atau menyinggung dari kitab klasik karangan para 
ulama dahulu. Meskipun kurikulum telah dirancang untuk membentuk karakter sosial, dalam 
implementasinya masih ada tantangan, terutama terkait orientasi institusi yang dinilai 
sebagian pihak lebih berfokus pada aspek finansial. Hal ini sejalan dengan temuan Azra (2003) 
yang menyebutkan bahwa beberapa pesantren modern menghadapi dilema antara 
mempertahankan idealisme pendidikan dengan kebutuhan pragmatis dalam pengelolaan 
lembaga. Dalam hal ini keadaan finansial yang baik memang seyogyanya dimiliki pesantren 
untuk menunjang proses pengembangan pesantren secara masif dalam mencetak para santri 
yang memiliki karakter sosial yang baik dan memiliki tingkat akademik yang mumpuni atau 
juga untuk perkembangan pesantren kedepannya seperti dukungan fasilitas penunjang 
pendidikan, insentif tenaga pengajar, penunjang ekonomi para pengurus yayasan dan lainnya. 
Namun tetap perlu diingat bahwa institusi pendidikan sebaiknya mampu menggandeng para 
calon murid yang berasal dari tingkat ekonomi bawah. 
 
Peran Guru dan Tenaga Pendidik dalam Pengembangan Karakter Sosial 

Guru dan tenaga pendidik di pesantren memiliki posisi sentral dalam proses pendidikan, 
bukan hanya sebagai penyampai ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai teladan yang hidup bagi 
santri. Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah, peran guru lebih luas daripada sekadar pengajar di 
kelas; mereka juga berfungsi sebagai pembimbing, pengasuh, sekaligus figur yang membentuk 
karakter sosial santri. Dengan kata lain, guru tidak hanya mendidik otak santri, melainkan juga 
membina hati dan akhlaknya. Guru di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah menjalankan fungsi 
ganda: sebagai pendidik formal dan pembina karakter. Dalam konteks pembentukan karakter 
sosial, guru diharapkan menjadi role model yang menampilkan akhlak terpuji, kesederhanaan, 
serta kepedulian terhadap sesama. Dengan mencontoh perilaku guru, santri belajar bagaimana 
bersikap dalam kehidupan sosial. Literatur pendidikan Islam mendukung hal ini. Menurut Nata 
(2005), guru dalam sistem pendidikan pesantren memiliki fungsi sebagai murabbi (pembina), 
mu’allim (pengajar), sekaligus uswah hasanah (teladan). Kombinasi ketiga fungsi inilah yang 
membuat guru di pesantren memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai sosial kepada 
santri. Di Ar Raudlatul Hasanah, fungsi ini diperkuat dengan sistem pengasuhan 24 jam, di mana 
guru dan ustadz tidak hanya hadir di kelas, tetapi juga mendampingi santri di asrama, masjid, 
maupun dalam kegiatan ekstrakurikuler. 

Peran guru juga terlihat dalam pengawasan aktivitas santri sehari-hari. Santri tidak hanya 
diawasi dalam hal akademik, tetapi juga dalam interaksi sosial. Ketika santri bertengkar atau 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 591 

berselisih, guru bertindak sebagai mediator yang mengajarkan cara menyelesaikan konflik 
dengan cara yang adil dan bijak. Dengan demikian, santri belajar nilai musyawarah, saling 
menghormati, dan pentingnya menjaga ukhuwah. Literatur lain dari Zarkasyi (2018) 
menyebutkan bahwa pembinaan karakter sosial melalui organisasi santri adalah salah satu 
keunggulan pesantren modern. Organisasi ini tidak hanya membekali santri dengan 
keterampilan kepemimpinan, tetapi juga melatih mereka menghadapi dinamika sosial yang 
akan ditemui setelah lulus. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peran guru dan tenaga 
pendidik di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah sangat signifikan dalam pembentukan karakter 
sosial santri. Guru tidak hanya berperan sebagai pengajar, tetapi juga sebagai teladan, 
pembimbing, mediator, dan motivator. 
 
Peran Organisasi Santri (OPRH) dan Kegiatan Ekstrakurikuler 

Organisasi Pelajar Raudlatul Hasanah (OPRH) adalah wadah utama bagi santri untuk 
menyalurkan aspirasi, melatih kepemimpinan, serta mengembangkan keterampilan sosial. 
OPRH bukan hanya sekadar organisasi pelajar yang menjalankan program kegiatan, tetapi juga 
brfungsi sebagai miniatur kehidupan sosial yang nyata di dalam pesantren. Keberadaan 
organisasi ini sangat penting karena menjadi sarana belajar demokrasi, tanggung jawab, kerja 
sama, serta mengasah keterampilan komunikasi antarindividu. Secara struktural, OPRH 
memiliki sistem kepengurusan yang lengkap mulai dari ketua umum, sekretaris, bendahara, 
hingga berbagai departemen seperti pendidikan, keagamaan, olahraga, kesenian, dan sosial. 
Dengan sistem seperti ini, santri dilatih untuk memahami pentingnya pembagian tugas (division 
of work) serta koordinasi dalam mencapai tujuan bersama. Kegiatan-kegiatan yang dijalankan 
OPRH antara lain pelatihan kepemimpinan, pengajian rutin, lomba antar-santri, hingga 
kegiatan sosial seperti bakti lingkungan dan penggalangan dana untuk masyarakat yang 
membutuhkan. Kegiatan sosial ini menunjukkan bahwa pendidikan di pesantren tidak berhenti 
pada pengajaran formal di kelas, melainkan juga diwujudkan dalam aksi nyata yang melibatkan 
santri dalam kehidupan masyarakat. 

Selain OPRH, kegiatan ekstrakurikuler juga menjadi bagian penting dari pembinaan 
karakter sosial. Kegiatan ekstrakurikuler di pesantren mencakup pramuka, olahraga, seni 
budaya, kaligrafi, marching band, hingga debat bahasa Arab dan Inggris. Melalui kegiatan ini, 
santri diberi ruang untuk menyalurkan minat dan bakat sekaligus melatih kemampuan sosial. 
Misalnya, dalam kegiatan pramuka, santri terbiasa bekerja dalam regu, sehingga rasa 
kebersamaan dan solidaritas tumbuh secara alami. Selain pramuka, kegiatan seni budaya 
seperti marawis, rebana, dan drama religi juga menjadi ajang ekspresi kreatif yang bernilai 
sosial. Santri yang terlibat dalam seni pertunjukan belajar tentang kerja sama tim, koordinasi, 
serta kemampuan menghargai pendapat orang lain. Seni pertunjukan juga sering dipentaskan 
dalam acara besar pesantren, yang mengundang masyarakat luar, sehingga santri belajar 
berinteraksi langsung dengan audiens eksternal. Dari sisi kepemimpinan, OPRH memberi 
kesempatan pada setiap santri untuk belajar memimpin sesuai dengan kapasitas mereka. Tidak 
semua santri bisa menjadi ketua umum, tetapi banyak posisi lain yang memungkinkan mereka 
belajar menjadi pemimpin kecil, seperti koordinator departemen atau ketua panitia kegiatan. 
Kegiatan bakti sosial yang rutin dilakukan OPRH, seperti membersihkan lingkungan sekitar 
pesantren juga mengajarkan nilai empati dan kepedulian serta nilai peduli lingkungan hidup 
yang merupakan representasi dari nilai-nilai karakter sosial. Hal ini penting karena 
membangun karakter sosial tidak bisa dilepaskan dari rasa peduli terhadap sesama manusia 
dan lingkungan hidup. Dengan demikian, OPRH dan kegiatan ekstrakurikuler di Pesantren Ar 
Raudlatul Hasanah bukan sekadar pelengkap, melainkan pilar utama dalam membentuk 
karakter sosial santri. Melalui organisasi ini, santri belajar demokrasi, kepemimpinan, empati, 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 592 

solidaritas, kerja sama, serta sikap tanggung jawab, yang semuanya merupakan bekal penting 
untuk kehidupan sosial mereka di masa depan. Penulis melihat bahwa peran OPRH dalam 
membimbing, menegur atau bahkan kedekatan emosional kepada para santri junior sangat 
intens. OPRH selain menjadi wadah para santri dalam belajar manajemen keorganisasian tetapi 
juga sebagai wadah pembentukan jiwa solidaritas yang kuat. Kedekatan antara para pengurus 
dan pengurus dengan santri junior sangat kuat akan ikatannya misalnya, ketika santri junior 
sedikit mengalami kendala, kurang paham terhadap sesuatu atau ketika mengalami 
perseteruan OPRH lah yang menjadi sosok penenang, pembantu, dan mediator. 
 
Pola Kehidupan Asrama sebagai Media Pengembangan Karakter Sosial 

Kehidupan asrama merupakan aspek paling fundamental dalam pendidikan pesantren. 
Asrama adalah ruang sosial yang unik karena mengikat para santri dalam interaksi sehari-hari 
selama 24 jam penuh. Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah, kehidupan asrama tidak hanya 
sekadar tempat tinggal, tetapi juga sarana pembinaan karakter sosial yang sangat efektif. Santri 
yang berasal dari berbagai daerah dengan latar belakang budaya, bahasa, dan kebiasaan yang 
berbeda dipertemukan dalam satu ruang kolektif. Proses interaksi ini mengajarkan mereka 
untuk beradaptasi, menghargai perbedaan, dan membangun rasa kebersamaan. Kehidupan 
asrama mengajarkan keterampilan sosial yang tidak didapatkan di ruang kelas. Santri terbiasa 
berdiskusi, bernegosiasi, bahkan menyelesaikan konflik kecil dalam kehidupan sehari-hari. 
Salah satu bentuk pendidikan sosial dalam kehidupan asrama adalah sistem pembagian tugas 
(piket). Santri ditugaskan secara bergiliran untuk menjaga kebersihan kamar, mengatur 
fasilitas bersama, hingga membantu kegiatan dapur. Melalui piket ini, mereka belajar tentang 
pentingnya tanggung jawab bersama, kerja sama, dan keikhlasan dalam melayani orang lain. 
Selain piket, kepemimpinan di asrama juga dibentuk melalui struktur pengurus kamar atau 
blok. Setiap kamar memiliki ketua kamar yang bertanggung jawab mengkoordinasi teman-
temannya. Sistem ini bukan hanya mendidik kepemimpinan, tetapi juga membentuk 
kemampuan manajemen konflik karena ketua kamar seringkali menjadi mediator dalam 
menyelesaikan masalah antar-santri. 

Kehidupan asrama juga melatih kemandirian santri. Tanpa kehadiran orang tua, santri 
harus mengatur waktu sendiri, mencuci pakaian, mengurus kebersihan, dan mengelola uang 
saku. Kemandirian ini sekaligus menumbuhkan rasa tanggung jawab sosial karena mereka 
belajar bahwa hidup bersama membutuhkan saling pengertian dan kerja sama. Lebih jauh, 
kehidupan asrama juga mengajarkan santri nilai kesederhanaan. Mereka hidup dengan fasilitas 
yang sama, tanpa membeda-bedakan latar belakang sosial atau ekonomi. Kesederhanaan ini 
menumbuhkan rasa persaudaraan yang egaliter, sebagaimana dijelaskan Dhofier (2011), 
bahwa pesantren sejak awal berdiri menjadi tempat pembelajaran kesederhanaan dan 
egalitarianisme. Melalui pola kehidupan yang ketat dan teratur, santri juga dibiasakan untuk 
disiplin. Jam tidur, jam makan, jam belajar, dan jam ibadah semuanya diatur dengan ketat. 
Disiplin ini tidak hanya mendidik mereka secara individu, tetapi juga mengajarkan bahwa 
dalam kehidupan sosial, keteraturan adalah syarat untuk menjaga harmoni bersama. Dengan 
demikian, kehidupan asrama berfungsi sebagai laboratorium sosial yang nyata. Di dalamnya, 
santri belajar tentang kebersamaan, toleransi, empati, tanggung jawab, kepemimpinan, 
kemandirian, kesederhanaan, dan disiplin. Semua ini menjadi modal penting untuk 
membangun karakter sosial yang kokoh. 
 
Model Pembelajaran Karakter Sosial di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah 

Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah menempatkan pendidikan karakter sosial sebagai 
bagian penting dari sistem pendidikannya. Pembentukan karakter sosial ini tidak semata-mata 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 593 

diberikan dalam bentuk teori, melainkan dipraktikkan secara langsung melalui berbagai model 
pembelajaran yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari santri. Melalui pendekatan yang 
menyeluruh, pesantren berusaha mencetak generasi yang tidak hanya berilmu, tetapi juga 
memiliki kepekaan sosial, rasa empati, dan tanggung jawab terhadap lingkungan sekitarnya. 
Model pertama yang diterapkan adalah model keteladanan. Para pimpinan pesantren, ustaz, 
dan pengasuh senantiasa menunjukkan perilaku yang dapat dicontoh oleh santri. Sikap disiplin, 
kepedulian, kesederhanaan, serta kebersamaan yang ditampilkan oleh para pendidik menjadi 
sarana belajar yang efektif. Santri menyerap nilai-nilai sosial melalui pengamatan dan interaksi 
langsung, sehingga mereka terbiasa meniru teladan yang baik dalam kehidupan sehari-hari. 
Dengan demikian, keteladanan menjadi pondasi penting dalam pembentukan karakter sosial. 
Selanjutnya, model pembiasaan juga menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan santri di 
pesantren. Aktivitas rutin seperti shalat berjamaah, piket kebersihan, makan bersama, serta 
belajar kelompok membentuk kebiasaan hidup yang penuh dengan nilai sosial. Melalui 
kegiatan ini, santri belajar bekerja sama, saling menghargai, dan bertanggung jawab terhadap 
tugas yang diemban. Disiplin harian yang dijalankan secara konsisten membuat nilai-nilai 
sosial tidak hanya diajarkan, tetapi juga menjadi kebiasaan yang melekat dalam diri santri. 

Selain itu, pesantren menerapkan model partisipatif dan kolektif dalam pembelajaran. 
Santri dilibatkan secara aktif dalam kegiatan musyawarah, diskusi kitab, maupun forum kajian 
ilmiah. Dalam proses tersebut, mereka dilatih untuk berpendapat, mendengarkan, serta 
menghargai pandangan orang lain. Tidak hanya dalam ranah akademik, kegiatan 
ekstrakurikuler seperti pramuka, seni, dan olahraga juga menjadi sarana untuk menumbuhkan 
rasa kebersamaan, solidaritas, serta jiwa kepemimpinan. Partisipasi aktif santri ini 
memperkuat keterampilan sosial mereka dalam bekerja sama dan membangun hubungan yang 
harmonis dengan orang lain. Di samping itu, model organisasi dan kepemimpinan santri 
menjadi wadah pembelajaran yang penting. Pesantren memberi kesempatan kepada santri 
untuk mengelola organisasi, mengatur program kegiatan, dan mengambil keputusan secara 
kolektif. Dari pengalaman ini, santri belajar tentang manajemen, kepemimpinan, serta 
tanggung jawab terhadap kelompok. Proses ini tidak hanya membentuk karakter pribadi yang 
kuat, tetapi juga menumbuhkan kepekaan sosial karena santri dituntut untuk memikirkan 
kepentingan bersama. Dari keseluruhan model tersebut, terlihat bahwa Pesantren Ar-
Raudlatul Hasanah menekankan pembelajaran karakter sosial secara komprehensif, baik 
melalui keteladanan, pembiasaan, partisipasi aktif, kepemimpinan, maupun pengabdian 
masyarakat. Model-model ini saling melengkapi dan berjalan secara berkesinambungan, 
sehingga santri tidak hanya mendapatkan ilmu pengetahuan dan pemahaman agama, tetapi 
juga tumbuh menjadi pribadi yang berkarakter sosial, siap berkontribusi dalam masyarakat, 
serta mampu menjadi teladan bagi lingkungannya. 
 
Pembelajaran melalui Keteladanan (Uswah Hasanah) 

Keteladanan merupakan metode pendidikan paling fundamental di pesantren. Konsep ini 
dikenal dalam Islam sebagai uswah hasanah (teladan yang baik), yang diambil dari praktik 
Rasulullah SAW sebagai pendidik utama umat Islam. Keteladanan dapat menjadi pembelajaran 
yang sangat penting bagi mengembangkan karakter sosial. 
1. Tanggung Jawab. Dalam lingkungan pesantren, tanggung jawab merupakan salah satu nilai 

utama yang ditanamkan melalui keteladanan para ustadz. Keteladanan ini terlihat dari sikap 
disiplin para guru yang senantiasa hadir tepat waktu, konsisten dalam mengajar, serta 
memberi contoh dalam hal adab. Tanggung jawab tidak cukup diajarkan lewat instruksi, 
melainkan melalui teladan nyata yang konsisten. Ketika guru menunjukkan sikap disiplin 
dan penuh tanggung jawab, santri belajar menginternalisasi nilai tersebut dalam keseharian 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 594 

mereka. Hal ini juga memperlihatkan bahwa keteladanan memiliki daya pengaruh lebih 
besar dibandingkan nasihat verbal semata. Hal ini sejalan dengan Lickona (1991) yang 
menyebutkan bahwa dalam pembentukan karakter terjadi melalui pembiasaan moral yang 
konsisten dan berulang. Guru sebagai sosok yang sering berinteraksi dengan santri adalah 
peran yang paling penting dalam menjalankan keteladan tersebut. Dengan demikian, sikap 
teladan guru dalam bertanggung jawab menjadi kunci utama terbentuknya karakter sosial 
yaitu karakter santri yang memiliki tanggung jawab di pesantren. 

2. Kepedulian. Kepedulian sosial di pesantren tidak hanya ditanamkan melalui teori, tetapi juga 
melalui tindakan nyata. Para ustadz selaku guru yang memberikan pembelajaran tentang 
nilai kepedulian menjadi contoh langsung bagi para santri. Misalnya, ketika ada kegiatan 
sosial seperti kebersihan lingkungan, guru turut serta bersama santri agar nilai kepedulian 
benar-benar terasa dalam praktik kehidupan sehari-hari. Kepedulian tidak bisa diajarkan 
hanya dengan kata-kata, tetapi harus diwujudkan dalam perbuatan. Dengan ikut terlibat 
langsung, ustadz memberikan model konkret bagi santri untuk peduli terhadap lingkungan 
dan sesama. Cara ini efektif menanamkan kesadaran bahwa kepedulian merupakan bagian 
integral dari kehidupan sosial yang harus dijalani. Pernyataan ustadz Fadlan tersebut juga 
sejalan dengan literatur yang membahas tentang pemberian contoh langsung dalam 
pembelajaran karakter sosial. Mengutip dari Bandura (1977) yang mengatakan bahwa 
melalui teori belajar sosial menjelaskan tentang individu belajar terutama melalui observasi 
dan peniruan. Dalam konteks pesantren, keterlibatan ustadz dalam praktik kepedulian 
menjadikan mereka role model yang ditiru oleh santri dalam mengembangkan sikap peduli. 

3. Kerja Sama. Kerja sama di pesantren tumbuh melalui berbagai kegiatan kolektif yang 
melibatkan guru dan santri secara bersama-sama. Ustadz tidak hanya memberi arahan, 
tetapi ikut bekerja dalam tim bersama santri sehingga mereka merasakan langsung 
bagaimana nilai kerja sama diwujudkan. Kerja sama bukan sekadar konsep, tetapi sebuah 
pengalaman nyata yang diajarkan langsung oleh ustadz kepada santrinya melalui 
keteladanan. Ustadz yang terjun langsung bersama santri menciptakan sebuah pengalaman 
kolektif yang menumbuhkan rasa kebersamaan, komunikasi, dan solidaritas. Konsistensi 
dalam memberikan contoh menjadi faktor penting agar nilai kerja sama benar-benar 
tertanam dalam diri santri. 

 
Pembelajaran melalui Pembiasaan 

Selain melalui keteladanan, pembelajaran karakter sosial di Pesantren Ar-Raudlatul 
Hasanah juga dilakukan dengan cara pembiasaan. Santri dilatih untuk membentuk sikap dan 
perilaku sosial melalui rutinitas harian yang dilakukan secara konsisten. Proses pembiasaan ini 
menjadikan nilai-nilai sosial tidak hanya dipahami secara teori, melainkan dipraktikkan secara 
nyata hingga menjadi bagian dari kepribadian santri. 
1. Tanggung Jawab. Pembiasaan tanggung jawab di pesantren dilakukan melalui berbagai 

aktivitas rutin seperti piket kebersihan, menjaga kerapian asrama, hingga melaksanakan 
ibadah tepat waktu. Kegiatan yang berulang ini mengajarkan santri untuk bertanggung 
jawab terhadap tugasnya, baik secara pribadi maupun bersama. Kebiasaan ini membuat 
tanggung jawab menjadi bagian dari pola hidup santri. Mereka belajar bahwa konsistensi 
dalam menjalankan kewajiban adalah bentuk kedewasaan dan kedisiplinan. Lickona (1991) 
menegaskan bahwa pembiasaan yang konsisten akan menanamkan rasa tanggung jawab 
pada anak karena pengalaman berulang menciptakan internalisasi nilai. 

2. Empati. Nilai empati dibiasakan melalui kegiatan keseharian seperti menjenguk teman yang 
sakit, berbagi makanan, atau membantu teman yang sedang kesulitan. Santri diarahkan 
untuk merasakan kondisi orang lain sehingga tumbuh kepekaan emosional terhadap sesama. 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 595 

Dengan pola ini, empati menjadi bagian dari karakter santri karena mereka terbiasa melihat 
dan merasakan kebutuhan orang lain dalam keseharian mereka. Hoffman (2000) 
menjelaskan bahwa empati tumbuh melalui pengalaman sosial yang berulang, di mana anak 
terbiasa merespons kondisi emosional orang lain dengan kepedulian nyata. 

3. Kepedulian. Kepedulian ditanamkan dengan membiasakan santri untuk menjaga lingkungan 
bersama, saling menolong, serta memperhatikan kenyamanan orang lain. Melalui rutinitas 
sederhana seperti membersihkan kamar, halaman, dan masjid, santri belajar bahwa 
kepedulian adalah kewajiban moral. Dengan pembiasaan ini, kepedulian tidak hanya 
diajarkan sebagai wacana, tetapi benar-benar dipraktikkan sehingga membentuk kesadaran 
sosial yang nyata. Hurlock (1999) menyatakan bahwa pembiasaan dalam kehidupan sehari-
hari adalah metode efektif untuk menanamkan sikap sosial seperti kepedulian, karena anak 
belajar dari tindakan yang terus-menerus diulang. 

4. Kerja Sama. Kerja sama dibentuk melalui pembiasaan kegiatan kolektif, seperti memasak 
bersama di dapur umum, membersihkan lingkungan, hingga menyukseskan acara pesantren. 
Kegiatan ini melatih santri untuk saling melengkapi, berbagi peran, dan menyingkirkan sikap 
egois. Melalui pembiasaan ini, kerja sama menjadi bagian penting dalam pola interaksi 
santri. Mereka memahami bahwa solidaritas dan kebersamaan adalah kekuatan utama 
dalam kehidupan pesantren. Dengan kerja sama yang baik antara santri berbagai kegiatan 
yang akan dilakukan akan menjadi lebih mudah. 

 
Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa pembelajaran karakter sosial melalui 

pembiasaan di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah meliputi tanggung jawab, empati, kepedulian, 
dan kerja sama. Nilai-nilai ini tidak hanya diajarkan secara verbal, tetapi dilatihkan dalam 
keseharian santri melalui rutinitas, aktivitas bersama, dan interaksi sosial yang konsisten. 
Dengan demikian, pembiasaan menjadi strategi efektif dalam membentuk kepribadian santri, 
karena nilai-nilai sosial tersebut tertanam melalui pengalaman langsung yang berulang dan 
akhirnya membentuk pola perilaku permanen. 
 
Pembelajaran melalui Kegiatan Kolektif dan Partisipatif 

Kegiatan kolektif dan partisipatif di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah merupakan sarana 
penting dalam membentuk karakter sosial santri. Melalui aktivitas bersama, para santri belajar 
untuk bekerja sama, saling peduli, serta mengasah kepemimpinan dan tanggung jawab. 
Kegiatan-kegiatan ini tidak hanya melibatkan santri dalam lingkup internal pesantren, tetapi 
juga memperluas wawasan sosial mereka dalam berinteraksi dengan masyarakat. 
1. Tanggung Jawab. Kegiatan kolektif di pesantren, seperti gotong royong, pramuka, hingga 

kepanitiaan acara keagamaan, memberikan ruang bagi santri untuk belajar bekerja sama. 
Dalam setiap kegiatan, santri dilatih untuk berbagi peran, menyelesaikan tugas bersama, 
serta menghargai kontribusi masing-masing anggota tim. Kegiatan kolektif tidak hanya 
berfungsi sebagai ajang pelaksanaan acara, tetapi juga sebagai sarana pembelajaran karakter 
kerja sama. Santri terbiasa menghadapi dinamika kelompok, menyatukan ide, serta mencari 
solusi bersama. Hal ini sejalan dengan pandangan Vygotsky (1978) bahwa interaksi sosial 
dalam kelompok dapat memperkuat keterampilan kolaboratif dan membentuk kecakapan 
sosial. 

2. Kepedulian. Selain kerja sama, kegiatan kolektif di pesantren juga menumbuhkan rasa 
kepedulian, baik kepada lingkungan pesantren maupun masyarakat luas. Aktivitas seperti 
bakti sosial, penggalangan dana, hingga aksi peduli lingkungan menjadi wadah bagi santri 
untuk melatih kepedulian sosial. Kepedulian lahir melalui pengalaman langsung, bukan 
sekadar teori. Melalui keterlibatan aktif dalam kegiatan sosial, santri belajar merasakan 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 596 

kebutuhan orang lain dan mengembangkan rasa tanggung jawab sosial. Hal ini diperkuat 
oleh pendapat Nurcholish Madjid (1997) yang menyatakan bahwa pesantren sejak awal 
berfungsi sebagai lembaga sosial-religius yang menanamkan nilai pengabdian kepada 
masyarakat. 

3. Kepemimpinan. Kegiatan partisipatif, khususnya dalam organisasi santri seperti OPRH, 
menjadi sarana utama untuk melatih kepemimpinan dan tanggung jawab. Santri diberi 
kesempatan untuk memegang amanah sebagai pengurus, sehingga mereka terbiasa 
membuat keputusan, mengelola kegiatan, serta mengkoordinasi teman-temannya. 
Kepemimpinan dan tanggung jawab terbentuk melalui keterlibatan aktif dalam kegiatan 
partisipatif. Santri tidak hanya belajar memimpin orang lain, tetapi juga melatih diri untuk 
konsisten, adil, dan bijak dalam mengambil keputusan. Hal ini sejalan dengan pendapat 
Lickona (1992) yang menekankan bahwa pendidikan karakter harus melibatkan 
pengalaman langsung agar nilai kepemimpinan dan tanggung jawab dapat terinternalisasi 
dengan kuat. 

 
Dengan demikian, pembelajaran melalui kegiatan kolektif dan partisipatif di Pesantren 

Ar-Raudlatul Hasanah berhasil menanamkan tiga nilai utama: kerja sama, kepedulian, serta 
kepemimpinan dan tanggung jawab. Melalui pengalaman nyata dalam organisasi, kepanitiaan, 
maupun kegiatan sosial, santri terbiasa hidup dalam kebersamaan, peduli terhadap sesama, 
dan mampu memimpin dengan penuh tanggung jawab. Nilai-nilai tersebut tidak hanya berguna 
di pesantren, tetapi juga menjadi bekal penting bagi santri ketika kembali ke masyarakat. 
 

Dinamika Pembelajaran Karakter Sosial melalui Sistem Asrama 
Sistem asrama merupakan jantung kehidupan santri di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah. 

Melalui kehidupan kolektif yang berlangsung selama 24 jam, santri tidak hanya belajar ilmu 
agama dan umum, tetapi juga mengalami proses internalisasi nilai-nilai sosial secara langsung. 
Berbagai dinamika muncul dari interaksi sehari-hari di asrama, mulai dari pembagian tugas, 
pengaturan jadwal, hingga penyelesaian konflik kecil. Dari dinamika inilah tumbuh karakter 
sosial penting seperti kepemimpinan, tanggung jawab, empati, dan kepedulian. 
1. Kepemimpinan. Kepemimpinan di asrama dilatih melalui struktur organisasi santri yang 

bertugas mengatur kedisiplinan, kebersihan, dan kegiatan harian. Santri diberi amanah 
sebagai ketua kamar, pengurus kebersihan, hingga koordinator ibadah, sehingga mereka 
belajar memimpin dalam lingkup kecil maupun besar. Kepemimpinan di asrama bukan hanya 
soal memberi perintah, tetapi juga bagaimana mengelola orang lain dengan sikap bijaksana. 
Sejalan dengan itu, Lickona (1991) menekankan bahwa kepemimpinan dalam pendidikan 
karakter harus tumbuh dari kesempatan untuk mempraktikkan nilai, bukan hanya dari teori. 

2. Tanggung Jawab. Sistem asrama juga membentuk karakter tanggung jawab, terutama 
melalui pembagian tugas harian dan peraturan ketat yang harus dipatuhi. Setiap santri 
memiliki peran yang jelas, baik dalam menjaga kebersihan kamar, mengurus perlengkapan 
ibadah, maupun mengikuti jadwal belajar. Tanggung jawab dilatih melalui kebiasaan kolektif 
yang memiliki konsekuensi nyata. Hal ini sesuai dengan pandangan Bandura (1977) bahwa 
perilaku sosial terbentuk melalui pembiasaan, pengalaman langsung, dan konsekuensi yang 
dialami individu. 

3. Empati. Hidup di asrama yang penuh dengan keberagaman latar belakang menjadikan santri 
belajar memahami perasaan dan kondisi orang lain. Empati tumbuh ketika santri berbagi 
cerita, menghadapi masalah bersama, atau sekadar saling menghibur saat rindu keluarga. 
Empati berkembang melalui interaksi sehari-hari yang penuh kebersamaan. Dalam konteks 
pendidikan, Thomas Lickona (1991) menegaskan bahwa empati adalah salah satu pilar 
penting karakter moral, karena menjadi dasar munculnya kepedulian terhadap sesama. 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 597 

4. Kepedulian. Selain empati, kepedulian juga sangat menonjol dalam kehidupan asrama. Santri 
dibiasakan untuk saling membantu, baik dalam urusan pribadi seperti meminjamkan 
perlengkapan, maupun dalam kegiatan kolektif seperti membersihkan lingkungan bersama. 
Kepedulian yang dilatih di asrama terbawa hingga ke lingkungan keluarga. Dengan demikian, 
sistem asrama berperan penting dalam membentuk santri yang peka terhadap kebutuhan 
orang lain dan siap membantu dengan tulus. Hal ini sangat penting ditanamkan bagi santri 
karena, kepedulian adalah sebuah modal awal yang perlu agar dapat memahami situasi 
sosial yang terjadi disekitarnya. 

 
Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa sistem asrama di Pesantren Ar-Raudlatul 

Hasanah menjadi ruang utama pembelajaran karakter sosial. Melalui dinamika keseharian, 
santri belajar memimpin dengan bijaksana, bertanggung jawab terhadap amanah, 
mengembangkan empati, serta menumbuhkan kepedulian. Nilai-nilai ini tidak hanya 
terinternalisasi dalam kehidupan asrama, tetapi juga terbawa dalam kehidupan santri di 
masyarakat. Dengan demikian, asrama bukan sekadar tempat tinggal, melainkan laboratorium 
sosial tempat karakter mulia dipraktikkan secara nyata. 
 
KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai Peran Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan 
Tuntungan dalam Pengembangan Karakter Sosial, maka dapat disimpulkan bahwa pesantren 
ini memiliki peran yang sangat signifikan dalam membentuk kepribadian, perilaku, dan 
orientasi sosial para santrinya. Secara rinci, kesimpulan penelitian ini dapat dijabarkan dalam 
beberapa poin berikut: 
1. Sejarah dan Latar belakang pendirian pesantren Ar Raudlatul Hasanah. Pesantren Ar-

Raudlatul Hasanah berdiri secara resmi pada 18 Oktober 1982 atau 1 Muharram 1403 H atas 
prakarsa tokoh masyarakat dan ulama setempat. Lahan awal yang digunakan untuk 
menjalankan kegiatan belajar di pesantren adalah wakaf dari Bapak H. Ahkam Tarigan dan 
H. Mahdian Tarigan dengan pengasuh utama Ustadz Usman Husni. Ustadz Usman Husni yang 
merupakan alumnus Pondok Modern Gontor adalah sosok awal pengajar di Pesantren Ar 
Raudlatul Hasanah. Setelah selesai belajar di Pesantren Modern Gontor beliau mulai 
mengaplikasikan ilmu yang di dapat dalam dunia kepesantrenan melalui pesantren Ar 
raudlatul Hasanah. Untuk latar belakang pendiriannya berawal dari kebutuhan masyarakat 
Paya Bundung dan sekitarnya akan lembaga pendidikan Islam yang memadukan ilmu agama 
dan umum. Dukungan masyarakat sangat kuat dalam pendirian pesantren ini karena 
Masyarakat Payabundung saat itu sangat merasa butuh akan hadirnya Institusi Pendidikan 
Keislaman. Nama Ar-Raudlatul Hasanah dipilih dengan makna “taman kebaikan,” sebagai 
simbol cita-cita membentuk generasi muslim berilmu, berakhlak, dan berkarakter sosial. 

2. Sistem Pendidikan Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah dalam Mengembangkan Karakter Sosial. 
Sistem pendidikan yang dikembangkan pesantren Ar Raudlatul Hasanah dalam 
pengembangan karakter sosial yang pertama dimulai dari Rekrutmen santri dan tenaga 
pengajar yang dilakukan dengan seleksi ketat agar terjamin kualitas santri dan kompetensi 
pendidik. Kedua membuat kurikulum integratif yang diterapkan dengan menggabungkan 
mata pelajaran agama, umum, Bahasa Arab dan Inggris serta program tahfiz yang diharapkan 
mencetak generasi muslim yang memiliki intelektualitas dan spiritualitas yang mumpuni. 
Ketiga sistem yang digunakan adalah dengan memaksimalkan peran Guru dan tenaga 
pengajar sebagai pendidik sekaligus teladan (uswah hasanah) yang membimbing kehidupan 
sosial santri. Dengan hal ini diharapkan santri dapat mengadopsi nilai-nilai keteladan yang 
dipraktikkan oleh para tenaga pengajar. Keempat sistem yang digunakan melalui 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 598 

pemanfaatan Organisasi santri (OPRH) yang berfungsi sebagai sarana pembelajaran 
kepemimpinan, tanggung jawab, dan kerja sama kolektif. Kelima sistem yang digunakan 
adalah membuat pola kehidupan asrama yang berguna untuk membentuk santri agar dapat 
menbentuk nilai-nilai karakter sosial seperti kedisiplinan, kemandirian, empati, 
kebersamaan, serta kepedulian sosial. 

3. Model Pembelajaran Karakter Sosial di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah. Model 
pembelajaran yang ditemukan dalam penelitian ini meliputi adalah yang pertama model 
keteladanan (uswah hasanah) dimana pimpinan pesantren, tenaga pengajar, dan pengasuh 
memberi contoh langsung dalam sikap disiplin, peduli, dan kesederhanaan. Kedua model 
yang digunakan adalah model pembiasaan yang dimana nilai-nilai sosial ditanamkan kepada 
santri melalui rutinitas harian seperti shalat berjamaah, piket, gotong royong, dan belajar 
kelompok. Ketiga adalah model partisipatif dan kolektif. Model ini berguna mendorong kerja 
sama dan solidaritas santri melalui diskusi antar santri, musyawarah, serta dalam 
menjalankan kegiatan organisasi santri dan kegiatan ekstrakurikuler. Keempat model yang 
digunakan adalah dengan mengoptimalkan organisasi dan kepemimpinan yang dimana 
santri melalui Organisasi Pelajar Raudlatul Hasanah (OPRH) dilatih dalam mengorganisir 
kegiatan, mengambil keputusan, dan memimpin. Model ini berguna untuk membentuk nilai-
nilai seperti kepemimpinan, kerja sama serta tanggung jawab dalam diri santri. 

 
Saran 

Berdasarkan kesimpulan penelitian di atas, maka beberapa saran yang dapat diberikan 
adalah sebagai berikut: 
1. Bagi Pesantren Ar Raudlatul Hasanah: Perlu mengadakan evaluasi rutin terhadap visi dan 

misi agar arah pendidikan tetap sesuai dengan cita-cita pendiri. Evaluasi ini dapat 
melibatkan pengasuh, guru, santri, dan orang tua. Pesantren sebaiknya lebih terbuka 
terhadap kritik dan masukan. Kritik yang datang dari orang tua bukanlah bentuk 
penentangan, melainkan partisipasi mereka dalam membangun mutu pendidikan. Kegiatan 
pembelajaran sebaiknya lebih seimbang, antara menekankan disiplin dengan memberikan 
ruang untuk kreativitas, inovasi, dan berpikir kritis. Transparansi dalam pengelolaan 
keuangan maupun kebijakan manajerial sangat penting untuk mengurangi persepsi negatif 
bahwa pesantren berorientasi pada uang. 

2. Bagi Santri: Santri perlu memaknai setiap aturan dan disiplin yang diterapkan sebagai proses 
pembentukan diri, bukan semata-mata paksaan. Santri hendaknya proaktif dalam 
memanfaatkan wadah organisasi maupun kegiatan pesantren sebagai media pengembangan 
diri. Penting bagi santri untuk menjaga keseimbangan antara kepatuhan terhadap aturan 
dengan mengembangkan kreativitas dan daya kritis. 

3. Bagi Orang Tua Santri: Orang tua diharapkan terus mendukung anak-anak mereka dengan 
memberikan dorongan moral, spiritual, serta motivasi dalam menjalani kehidupan 
pesantren. Diperlukan komunikasi yang baik dan berkesinambungan antara orang tua dan 
pihak pesantren agar pendidikan karakter santri dapat dibangun secara sinergis. Orang tua 
hendaknya juga memahami bahwa pendidikan di pesantren menekankan proses jangka 
panjang, bukan hanya hasil instan. 

4. Bagi Peneliti Selanjutnya: Penelitian di masa mendatang dapat memperluas kajian dengan 
membandingkan sistem pembentukan karakter sosial di beberapa pesantren berbeda. 
Penelitian juga dapat menyoroti lebih dalam peran teknologi, kurikulum integratif, serta 
tantangan globalisasi terhadap pendidikan karakter di pesantren. Selain itu, penelitian dapat 
dilakukan dengan pendekatan kuantitatif untuk mengukur sejauh mana efektivitas program 
pembentukan karakter sosial dalam menghasilkan lulusan yang berdaya guna di masyarakat. 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 599 

Dengan kesimpulan dan saran ini, dapat diharapkan bahwa Pesantren Ar Raudlatul 
Hasanah Medan Tuntungan terus berkembang sebagai lembaga pendidikan Islam yang 
konsisten dalam membangun karakter sosial santri, terbuka terhadap kritik, dan adaptif 
terhadap perubahan zaman. Pesantren tidak hanya menjadi tempat menimba ilmu agama, 
tetapi juga sebagai pusat pembentukan generasi muslim yang berakhlak mulia, cerdas, kreatif, 
dan mampu memberikan kontribusi nyata dalam membangun masyarakat serta bangsa. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah. 2022. “Lingkungan Pesantren Dan Pembentukan Karakter Santri.” Jurnal Pendidikan 

Agama Islam 10(2):45–58. 
Andrianto, S. R. (2022). Pembentukan Karakter Berbasis Pendidikan Pesantren. Fitrah : Journal 

of Islamic Education, 176-190. 
Azra, Azyumardi. (2003). Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 

5th ed. Jakarta: Logos. 
Bandura A. (1977). Social Learning Theory. New York : Prentice Hall 
Baso, A. (2010). Asal-Usul Pesantren dan Pembemtukan Karakter Nusantara: Kajian Teks dan 

Sejarah “Pesantren dan Kebudayaan”. Yogyakarta: Lesbumi PWNU Yogyakarta dan 
Diandra Kreatif 

Dedik. (2015). Budaya Organisasi Pondok Pesantren Tarbiyah Islamiyah Ar Raudlatul Hasanah 
Paya Bundung Medan. Journal Analytica Islamica, 323-350. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai 
Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES. 

Dudin, A. (2018). Studi Santri Asing Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah Medan. Dialog, 181-
198. 

Fahham, A. M. (2013). Pendidikan Karakter di Pesantren . Journal DPR RI, 29-45. 
Funk, Rainer. 1998. “Erich Fromm’s Concept Of Social Character.” Social Thougt & Research 

21(1–2):215–229. 
Geertz, C. (1981). Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: Pustaka Jaya 
Haryanto, M. (2020). Pengembangan Karakter Sosial melalui Kegiatan Pengabdian Masyarakat 

. Journal of Social Education, 123-140. 
Hasan. 2015. “Dinamika Pendidikan Di Pesantren Modern: Studi Kasus Pondok Pesantren 

Modern Gontor".” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 8(1):23–39. 
Hidayatullah. (2010). Pendidikan Karakter: Teori dan Aplikasinya dalam Pendidikan Islam. 

Malang: UIN Malang Press. 
Kemendikbud. (2017). Modul Penguatan Pendidikan Karakter (PPK). Jakarta: Kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan RI. 
Lickona, T.. (1992) Educating for Character: How Our School Can Teach Respect and 

Responsibility. New York : Bantam Books 
Madjid, N. (2013). Bilik-bilik Pesantren sebuah potret perjalanan. Jakarta: Paramadina. 
Mastuhu. (1994) Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan Nilai 

Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS 
Moleong. (2016). Metodologi Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 
Nata , A. (2005). Manajemen Pendidikan: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di Indonesia. 

Jakarta: Kencana 
Nihwan, Muhammad. 2019. “Tipologi Pesantren (Mengkaji Sistem Salaf Dan Modern).” JPIK 

2(1):59–81. 
Nurmayani. 2015. “Implementasi Kurikulum Dalam Meningkatkan Mutu Lulusan Di Pesantren 

Ar Raudlatul Hasanah Medan Sumatera Utara.” School Education Journal PGSD FIP 
UNIMED 3(2):1–13. 



JERUMI: Journal of Education Religion Humanities and Multidiciplinary 
E-ISSN: 3025-7980 P-ISSN: 3025-7999 

Vol. 3 No. 2 Desember 2025 
 

 
Taufik Hidayat Sitorus, dkk. – Universitas Negeri Medan 600 

Rahman. 2020. “Integrasi Pendidikan Islam Dan Umum Di Pesantren Ar Raudlatul Hasanah.” 
Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer 12(3):89–102. 

Sholeh, M. (2020). Pengaruh Teknologi Terhadap Karakter Santri. Jurnal Dakwah dan 
Komunikasi, 76-90. 

Siregar, M. A. (2018). Sejarah Perkembangan Sistem Pendidikan Islam di Pesantren Ar Raudlatul 
Hasanah Kota Medan. JUSPI : Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 113-123. 

Sirozi, M. (2004). Kontroversi Pemikiran Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Press 
Steenbrink, K. A. (1986). Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun 

Moderen. Jakarta: LP3ES. 
Susanti, Salamah Eka. 2022. “Konsep Pendidikan Karakter Dalam Pemikiran Thomas Lickona 

‘Strategi Pembentukan Karakter Yang Baik.’” Jurnal Pendidikan Dan Sosial Budaya 
2(5):19–34. 

Syaifuddin. 2019. “Metode Pembelajaran Berbasis Interaksi Sosial Dalam Pendidikan Islam.” 
Jurnal Pedagogik Islam 11(2):33–47. 

Syamsuddin. 2021. “Experiential Learning Dalam Pendidikan Pesantren.” Jurnal Pendidikan 
Islam Digital 9(4):12–27. 

Tilaar, H.A.R. (2000). Paradigma Baru Pendidikan Nasional. Jakarta: Rineka Cipta. 
Zarkasyi, A. (2018). Kurikulum Pendidikan Pesantren. Bogor: Ghalia Indonesia. 


