Prinsip-Prinsip Kemanusiaan dalam Ajaran Buddhis dan Implementasinya di
Era Modern

Munisah? Yanti2? Kabri3
Program Studi Pendidikan Keagamaan Buddha, Sekolah Tinggi [Imu Agama Buddha
Smaratungga, Kabupaten Boyolali, Provinsi Jawa Tengah, Indonesial23
Email: munisahm13@gmail.com! yantismarts02@gmail.com? kabri@smaratungga.ac.id3

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam prinsip-prinsip kemanusiaan dalam ajaran
Buddhis dan relevansinya dalam kehidupan modern. Penelitian menggunakan pendekatan studi
pustaka (library research) yang bersifat deskriptif-kualitatif. Penelitian ini berfokus pada analisis teks-
teks Buddhis seperti kitab Tripitaka dan literatur akademik kontemporer. Hasil dari penelitian
menunjukkan bahwa prinsip-prinsip etis dalam Buddhisme tidak hanya berfungsi sebagai pedoman
spiritual individu, tetapi juga memiliki relevansi praktis dalam konteks sosial, politik, pendidikan, dan
ekologi modern. Nilai sila berperan dalam pembentukan karakter dan moralitas sosial; karuna menjadi
dasar bagi keadilan sosial dan kepemimpinan berbelas kasih; sedangkan ahimsa dan anicca
menumbuhkan kesadaran ekologis yang sejalan dengan konsep pembangunan berkelanjutan, literatur
akademik memperkuat pandangan bahwa ajaran Buddhis mengandung nilai-nilai kemanusiaan yang
bersifat lintas waktu dan lintas budaya, serta dapat berperan sebagai kerangka etika global yang
menyeimbangkan spiritualitas dan rasionalitas.

Kata Kunci: Kemanusiaan, Ajaran Buddhis, Implementasi Era Modern

Abstract

This study aims to examine in depth the principles of humanity in Buddhist teachings and their relevance
in modern life. The study uses a descriptive-qualitative library research approach. It focuses on the analysis
of Buddhist texts such as the Tripitaka and contemporary academic literature. The results of the study show
that ethical principles in Buddhism not only serve as spiritual guidelines for individuals, but also have
practical relevance in the context of modern society, politics, education, and ecology. The value of sila plays
a role in shaping character and social morality; karuna is the basis for social justice and compassionate
leadership; while ahimsa and anicca foster ecological awareness in line with the concept of sustainable
development. Academic literature reinforces the view that Buddhist teachings contain timeless and cross-
cultural human values and can serve as a framework for global ethics that balances spirituality and
rationality.

Keywords: Humanity, Buddhist Teachings, Modern Era Implementation

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Dinamika kehidupan modern yang ditandai oleh globalisasi, konflik sosial, dan degradasi
nilai moral, prinsip-prinsip kemanusiaan dalam ajaran Buddhis kembali menjadi fokus
akademik yang signifikan, ajaran Buddha menekankan bahwa nilai kemanusiaan tidak bersifat
partikular, melainkan universal dan melampaui batas etnis, agama, maupun kebudayaan,
konsep metta (cinta kasih universal) dan karuna (belas kasih) menjadi dasar untuk
menciptakan relasi sosial yang harmonis (D. [11.223). Nilai-nilai ini bukan hanya dimaksudkan
sebagai pedoman spiritual bagi individu, melainkan juga kerangka moral untuk membangun
masyarakat yang damai dan berkeadilan seperti Sang Buddha menasihatkan agar setiap
makhluk hidup dicintai seperti seorang ibu mencintai anak tunggalnya (Sn. 21-22). Pesan etis
tersebut menegaskan bahwa kemanusiaan sejati bersumber dari empati dan kasih sayang yang


mailto:1
mailto:2
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

tanpa batas. Dalam penelitian (Nasrin, 2023) nilai-nilai ini ditekankan sebagai pilar moralitas
global yang dapat memperkuat kesadaran sosial di tengah disrupsi modernitas. Ajaran Buddhis
relevan bukan hanya dalam konteks spiritual, tetapi juga sosial, politik, dan ekologis, Ajaran ini
secara Sang Buddha mengatakan bahwa kebencian tidak akan pernah berakhir, apabila dibalas
dengan kebencian, tetapi kebencian akan berakhir, bila dibalas dengan tidak membenci, Inilah
satu hukum abadi (Dh.5). Prinsip ini menunjukkan bahwa kemanusiaan dalam Buddhisme tidak
bersifat konseptual semata, tetapi merupakan praktik etis konkret untuk menciptakan
kedamaian sosial. Penelitian terbaru oleh (Vijayasimha, 2025) menegaskan bahwa etika
Buddhis memiliki keselarasan dengan prinsip-prinsip Global Compact PBB, terutama dalam
bidang martabat manusia dan tanggung jawab sosial global.

Kajian (Ruksat & Channuwong, 2025) menunjukkan bahwa prinsip-prinsip moral
Buddhis memiliki peranan penting dalam membentuk perilaku manusia yang beradab. Dalam
kerangka Sila-Samadhi-Pafifia, ajaran moral (sila) menjadi fondasi bagi pengembangan
konsentrasi batin (samadhi) dan kebijaksanaan (parifia). Sang Buddha menjelaskan bahwa
tanpa moralitas, pikiran akan terganggu oleh kekotoran batin (kilesa), yang menghalangi
lahirnya kebijaksanaan (M.1.426). Etika Buddhis menekankan prinsip non-kekerasan (ahimsa),
kejujuran, dan rasa tanggung jawab sosial. Di era modern, nilai-nilai ini berfungsi sebagai
panduan moral dalam menghadapi krisis etika akibat perkembangan teknologi, individualisme,
dan konsumerisme. Prinsip sila menumbuhkan kesadaran sosial yang meminimalkan
penderitaan orang lain, sehingga menegaskan bahwa kemanusiaan sejati muncul dari
pengendalian diri dan disiplin batin. Pembinaan karakter berbasis Buddhis menjadi relevan
untuk pendidikan moral global, karena mengintegrasikan dimensi spiritual dan sosial dalam
pembentukan perilaku manusia.

Nilai-nilai Buddhis terbukti dapat diterapkan dalam manajemen dan kepemimpinan
modern dalam konteks sosial kontemporer. (Chirinang & Boonmanit, 2025) menegaskan
bahwa penerapan ajaran samma-ditthi (pandangan benar), samma-vaca (ucapan benar), dan
samma-kammanta (perbuatan benar) dalam kepemimpinan mampu memperkuat etika dan
efektivitas organisasi. Pemimpin Buddhis ideal digambarkan sebagai individu yang
menjalankan kepemimpinan dengan kebijaksanaan, belas kasih, dan keadilan. Sang Buddha
menasihati para raja agar melindungi rakyat dengan kasih sayang dan menegakkan keadilan
tanpa diskriminasi (S.11.68). Pandangan ini menolak bentuk otoritarianisme dan eksploitasi,
serta mendorong kepemimpinan berbasis pelayanan (servant leadership). Secara konseptual,
hal ini sejalan dengan teori kepemimpinan transformatif yang menempatkan nilai kemanusiaan
sebagai inti perubahan sosial. Oleh karena itu, etika Buddhis tidak hanya terbatas pada ranah
religius, tetapi juga relevan bagi tata kelola organisasi, politik, dan kebijakan publik. Pemimpin
modern yang berlandaskan prinsip karuna dan upekkha akan lebih mampu membangun
budaya kerja yang inklusif dan berkelanjutan.

Prinsip kemanusiaan dalam Buddhisme memiliki hubungan yang erat dengan
perkembangan konsep hak asasi manusia (HAM) dan etika global. Sang Buddha menegaskan
bahwa “kebencian tidak akan pernah berakhir, apabila dibalas dengan kebencian. Tetapi
kebencian akan berakhir, bila dibalas dengan tidak membenci. Inilah satu hukum abadi (Dh.5).”
Ajaran ini menjadi landasan etika universal dalam penyelesaian konflik dan penguatan
perdamaian global. (Ghosh, 2024) mengungkapkan bahwa nilai-nilai Buddhis seperti ahimsa
dan maitri mempengaruhi konsep keadilan sosial di India dan negara-negara Asia lainnya.
Prinsip ini sejalan dengan gagasan global ethics yang dikemukakan Hans Kiing, di mana setiap
tradisi religius diharapkan berkontribusi terhadap tatanan moral global. Dalam konteks krisis
kemanusiaan modern seperti konflik etnis, ketimpangan ekonomi, dan kerusakan lingkungan
ajaran Buddhis menekankan pentingnya keseimbangan antara kemajuan material dan



https://www.researchgate.net/publication/395371028_Ethics_Beyond_Compliance_Mapping_Vedic_Jain_Buddhist_and_Sikh_Texts_to_the_UN_Global_Compact.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Sukhumpong-Channuwong/publication/390670354_Buddhist_Principles_for_Development-of_Human_Behavior_Morality_Mind_and_Wisdom/links/67f86124bfbe974b23a85839/Buddhist-Principles-for-Development-of-Human-Behavior-Morality-Mind-and-Wisdom.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Simona-Dhanabalan/publication/389514788_Chapter_15_-_The_impact_of_climate-based-natural-disasters-on-childrens-mental-health-and-wellbeing-A-systematic-review/links/67c5f744461fb56424efd9a4/Chapter-15-The-impact-of-climate-based-natural-disasters-on-childrens-mental-health-and-wellbeing-A-systematic-review.pdf#page=48

o

spiritual. Dengan demikian, Buddhisme dapat menjadi jembatan antara spiritualitas Timur dan
etika kemanusiaan global yang menekankan pada tanggung jawab, empati, dan kesejahteraan
bersama.

Melalui metode studi pustaka (library research), penelitian ini akan menelusuri prinsip
kemanusiaan dalam teks-teks Buddhis dan studi akademik kontemporer. Analisis dilakukan
terhadap sumber primer seperti Sang Buddha menekankan pentingnya sacca (kejujuran), dana
(kemurahan hati), dan daya (belas kasih) sebagai dasar moralitas sosial (4.1V.95). Studi
(Kumar, 2020) menegaskan bahwa filsafat Buddhis tetap relevan dalam konteks organisasi
modern karena mengajarkan keseimbangan antara produktivitas dan kemanusiaan. Kajian ini
juga merujuk pada Sutta Nipata dan Digha Nikaya untuk memperlihatkan kontinuitas antara
prinsip moral klasik dengan praktik sosial kontemporer. Melalui pembacaan kritis terhadap
teks dan hasil penelitian terkini, artikel ini menegaskan bahwa kemanusiaan dalam Buddhisme
bukan sekadar ideal moral, tetapi juga strategi praksis untuk membangun peradaban modern
yang berakar pada welas asih dan kebijaksanaan. Penelitian ini diharapkan memperkaya
literatur Buddhis kontemporer sekaligus menjadi kontribusi terhadap studi etika lintas budaya
di era globalisasi.

METODE PENELITIAN

Metode yang diterapkan dalam artikel ini adalah studi pustaka (library research), di mana
data dikumpulkan dengan cara memahami dan meneliti teori-teori dari berbagai literatur yang
berkaitan dengan penelitian tersebut (Adlini et al, 2022:974). Studi pustaka merupakan
pendekatan yang mengandalkan literatur sebagai sumber utama data dan informasi. Dalam
konteks ini, peneliti mengumpulkan data dengan membaca dan mengkaji karya-karya tulis
yang relevan, termasuk buku, jurnal, dan penelitian sebelumnya yang memiliki hubungan
langsung dengan topik yang diteliti. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
mendapatkan pemahaman yang komprehensif tentang teori dan konsep yang sedang diteliti.
Topik penelitian yang dibahas dalam artikel ini adalah " Prinsip-Prinsip Kemanusiaan dalam
Ajaran Buddhis dan Implementasinya di Era Modern" Data utama yang digunakan dalam
penelitian ini berasal dari buku-buku rujukan kunci dalam ajaran Buddha seperti Kitab
Tripitaka. Kitab ini merupakan salah satu sumber utama ajaran Buddha yang berisi berbagai
aspek ajaran, termasuk konsep etika dan moral. Dalam proses pengumpulan data, peneliti
melakukan pencarian dan konstruksi informasi dari berbagai sumber literatur yang tersedia.
Sumber-sumber ini mencakup buku-buku yang diterbitkan oleh para ahli di bidang ajaran
Buddha, artikel jurnal yang membahas topik terkait, serta hasil penelitian sebelumnya yang
relevan. Setelah data terkumpul, bahan pustaka tersebut dianalisis dengan cara yang kritis dan
mendalam, analisis dilakukan dengan mengkategorikan informasi yang diperoleh ke dalam
unit-unit yang penting untuk dipelajari lebih lanjut. Proses ini melibatkan penyaringan dan
pengelompokan data untuk menentukan mana yang paling relevan dan signifikan bagi
penelitian. Hasil analisis kemudian disusun sedemikian rupa sehingga menghasilkan
kesimpulan yang dapat dipahami dengan jelas oleh peneliti maupun orang lain yang membaca
artikel tersebut.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Kajian pustaka menunjukkan bahwa ajaran Buddhis menempatkan nilai kemanusiaan
sebagai fondasi moral kehidupan yang universal. Sang Buddha mengajarkan pentingnya metta
bhavana atau pengembangan cinta kasih tanpa batas sebagai sarana mengikis kebencian dan
memperluas kesadaran kemanusiaan (D.Il1.223). Menurut (Nasrin, 2023), nilai-nilai seperti
metta (cinta kasih) dan karuna (belas kasih) membentuk basis etika universal yang relevan bagi


https://www.researchgate.net/profile/Sumit-Kumar-185/publication/358045590_Relevance_of_Buddhist_Philosophy_in_Modern_Management_Theory/links/61ee3c929a753545e2f15b41/Relevance-of-Buddhist-Philosophy-in-Modern-Management-Theory.pdf

masyarakat global masa kini. Pandangan ini sejalan dengan penelitian (Sangma & Bharani,
2024) yang menyoroti bahwa nilai spiritual Buddhis mampu mendorong terciptanya
masyarakat yang lebih welas asih dan berkeadilan. Dengan demikian, etika Buddhis dapat
dipahami bukan hanya sebagai tuntunan spiritual, melainkan juga sebagai perangkat moral
untuk membangun peradaban kemanusiaan.

Moralitas (sila) dalam ajaran Buddhis merupakan dasar utama dalam pembentukan
karakter manusia. Sang Buddha menyebutkan perilaku etis mengantarkan manusia menuju
ketenangan batin yang menjadi prasyarat lahirnya kebijaksanaan (M.1.426). Prinsip ini
dikuatkan oleh (Hong, 2022), yang menjelaskan bahwa etika Buddhis bersifat humanistik
karena bertujuan menumbuhkan kebajikan sosial melalui pengendalian diri dan empati
terhadap sesama. (Nasrin, 2023) juga menguraikan bahwa sila berarti menghindari perbuatan
yang menyakiti makhluk lain, baik secara fisik maupun verbal, yang merupakan bentuk konkret
dari penghormatan terhadap martabat manusia. Di era modern yang sarat dengan krisis moral
dan individualisme, prinsip sila menjadi relevan untuk membentuk perilaku beradab, baik di
bidang pendidikan, politik, maupun ekonomi. Konsep karuna (belas kasih) dan ahimsa (tanpa
kekerasan) merupakan inti ajaran kemanusiaan Buddhis yang menolak segala bentuk
kekerasan dan diskriminasi. Sang Buddha menasihatkan agar pemimpin bertindak dengan
kasih dan tidak menindas rakyatnya (S.11.68). (Sanmee 2024) menegaskan bahwa karuna harus
menjadi dasar bagi keadilan sosial dan kesejahteraan komunitas. la menyebutkan bahwa
masyarakat yang berlandaskan kasih akan lebih mampu mengatasi ketimpangan dan
ketegangan sosial. Temuan ini diperkuat oleh (Tonni, 2021) yang menggarisbawahi bahwa
ahimsa dalam Buddhisme bukan hanya tentang tidak melakukan kekerasan fisik, tetapi juga
melibatkan kebersihan pikiran dan niat dalam setiap tindakan. Oleh karena itu, karuna dan
ahimsa membentuk inti dari etika kemanusiaan global yang dibutuhkan di tengah
meningkatnya konflik dan intoleransi.

Nilai-nilai kepemimpinan Buddhis di era organisasi modern terbukti relevan untuk
menciptakan lingkungan kerja yang etis dan harmonis. (Chirinang & Boonmanit, 2025)
menemukan bahwa penerapan prinsip samma-ditthi (pandangan benar) dan samma-vaca
(ucapan benar) dalam kepemimpinan meningkatkan integritas, empati, dan keadilan dalam
pengambilan keputusan. Hal ini sejalan di mana Sang Buddha menasihati agar seorang
pemimpin menegakkan keadilan tanpa pamrih (A.IV.95). Penelitian (Sanmee, 2024)
menunjukkan bahwa “kepemimpinan penuh kesadaran” (mindful leadership) berbasis karuna
dapat meningkatkan kesejahteraan sosial organisasi. Dengan demikian, Buddhisme
menawarkan paradigma kepemimpinan alternatif yang menekankan pelayanan (servant
leadership) daripada dominasi, selaras dengan kebutuhan etika profesional di abad ke-21.
Kajian pustaka juga menunjukkan bahwa ajaran Buddhis memiliki dimensi ekologis yang kuat.
Hubungan harmonis antara manusia dan alam digambarkan sebagai bagian dari cinta kasih
universal (Sn.21-22). (Kumar, 2020) menekankan bahwa etika Buddhis dapat diterapkan untuk
membangun ekonomi berkelanjutan yang memperhatikan keseimbangan antara kebutuhan
manusia dan pelestarian lingkungan. Prinsip anicca (ketidakkekalan) mengajarkan bahwa
eksploitasi sumber daya alam tanpa kesadaran spiritual akan membawa penderitaan kolektif.
Etika ekologis ini menempatkan manusia sebagai penjaga alam (stewardship) daripada
penguasa alam, sehingga menjadi dasar penting bagi pembangunan berkelanjutan yang
berkeadilan ekologis.

Pendidikan berlandaskan nilai-nilai Buddhis dapat menjadi sarana efektif dalam
menanamkan prinsip kemanusiaan sejak wusia dini. (Ruksat & Channuwong, 2025)
menunjukkan bahwa pengembangan metta bhavana dalam pendidikan dapat menumbuhkan
empati sosial dan mengurangi perilaku agresif. (Sangma & Bharani, 2024) menambahkan


https://www.researchgate.net/profile/Dipty-Sangma-3/publication/378440243_Spiritual_Values_In_Buddhism_And_Christianity_A_Philosophical_Study/links/65d9b48fadf2362b635451cd/Spiritual-Values-In-Buddhism-And-Christianity-A-Philosophical-Study.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Dipty-Sangma-3/publication/378440243_Spiritual_Values_In_Buddhism_And_Christianity_A_Philosophical_Study/links/65d9b48fadf2362b635451cd/Spiritual-Values-In-Buddhism-And-Christianity-A-Philosophical-Study.pdf
https://ijehss.com/uploads2022/EHS_5_415.pdf
https://so19.tci-thaijo.org/index.php/J_ASS/article/view/1103
https://philpapers.org/archive/TONBEA.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Sumit-Kumar-185/publication/358045590_Relevance_of_Buddhist_Philosophy_in_Modern_Management_Theory/links/61ee3c929a753545e2f15b41/Relevance-of-Buddhist-Philosophy-in-Modern-Management-Theory.pdf

bahwa pendidikan berbasis spiritualitas membantu siswa mengembangkan kesadaran diri dan
tanggung jawab sosial yang lebih dalam. Di era pendidikan digital yang cenderung
mengabaikan aspek emosional, nilai-nilai Buddhis seperti sila dan karund menjadi penting
untuk membentuk individu berkarakter humanis yang peka terhadap penderitaan orang lain.
Meskipun ajaran Buddhis memiliki nilai kemanusiaan yang universal, penerapannya di dunia
modern menghadapi tantangan struktural. (Hong, 2022) menunjukkan bahwa kapitalisme dan
konsumerisme telah memarginalisasi nilai-nilai spiritual, menggantinya dengan orientasi
materialistik. Akibatnya, prinsip karuna dan upekkha sering kali dianggap tidak relevan dalam
lingkungan kompetitif. Tantangan lain adalah sekularisasi spiritualitas yang mengurangi
kedalaman praktik etika Buddhis menjadi sekadar gaya hidup. Namun, (Sanmee, 2024)
menekankan bahwa integrasi prinsip Buddhis dalam kebijakan sosial dan pendidikan dapat
mengatasi kesenjangan ini. Dengan memperkuat praktik meditasi dan kesadaran moral,
masyarakat modern dapat kembali pada nilai kemanusiaan sejati yang menumbuhkan
perdamaian batin dan sosial.

Secara sintesis, hasil penelitian pustaka ini menegaskan bahwa Buddhisme memiliki
potensi besar sebagai kerangka etika kemanusiaan global. Ajaran seperti metta, karuna, ahimsa,
dan sila membentuk sistem moral yang mampu menjawab tantangan modernitas dengan
pendekatan empatik dan rasional. (Tonni, 2021) menyebutkan bahwa Buddhisme dapat
dipandang sebagai “humanistic ethics” karena seluruh prinsip moralnya bersumber dari welas
asih yang universal. Nilai-nilai tersebut dapat dijadikan dasar bagi sistem pendidikan,
kepemimpinan, dan pembangunan yang berkeadilan. Dalam dunia yang semakin
terfragmentasi oleh ideologi dan kepentingan politik, etika Buddhis menghadirkan paradigma
alternatif: kemajuan yang didasarkan pada kebijaksanaan batin, kasih sayang, dan kesadaran
akan keterhubungan semua makhluk (paticca-samuppada). Dengan demikian, Buddhisme
tidak hanya menawarkan jalan pembebasan spiritual, tetapi juga solusi praktis bagi
pembentukan peradaban yang lebih manusiawi dan berkelanjutan.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa ajaran Buddhis memiliki fondasi kemanusiaan yang kuat
dan universal, yang relevan untuk menjawab berbagai krisis moral dan sosial di era modern.
Prinsip-prinsip seperti metta (cinta kasih), karuna (belas kasih), ahimsa (tanpa kekerasan), dan
sila (moralitas) menjadi dasar etika yang tidak hanya berfungsi dalam konteks spiritual, tetapi
juga sosial, ekologis, dan politik. Dalam Digha Nikaya dan Majjhima Nikaya , Sang Buddha
menekankan pentingnya pengendalian diri, empati, dan kebijaksanaan sebagai inti dari
perilaku manusia yang bermoral. Nilai-nilai ini mengandung pesan kemanusiaan yang
mendalam: bahwa kesejahteraan individu tidak dapat dipisahkan dari kesejahteraan makhluk
lain. Dengan demikian, ajaran Buddhis mampu menjembatani spiritualitas dan kemanusiaan
dalam konteks global yang semakin kompleks. Lebih jauh, hasil analisis memperlihatkan bahwa
prinsip kemanusiaan dalam Buddhisme dapat diimplementasikan secara praktis dalam
berbagai aspek kehidupan modern. Dalam ranah kepemimpinan dan organisasi, nilai-nilai
samma-ditthi (pandangan benar) dan samma-vaca (ucapan benar) terbukti efektif dalam
membangun budaya kerja yang etis dan harmonis (Chirinang & Boonmanit, 2025). Dalam
bidang pendidikan, pengembangan metta bhavana terbukti memperkuat empati sosial dan
mengurangi konflik interpersonal (Ruksat & Channuwong, 2025). Sementara itu, dalam
konteks etika global dan ekologi, ajaran ahimsa dan anicca mengajarkan keseimbangan antara
kebutuhan material dan tanggung jawab moral terhadap alam. Dengan kata lain, ajaran Buddhis
memberikan kontribusi konseptual dan praksis terhadap pembangunan masyarakat yang
berkelanjutan dan berkeadilan.


https://www.researchgate.net/profile/Sukhumpong-Channuwong/publication/390670354_Buddhist_Principles_for_Development-of_Human_Behavior_Morality_Mind_and_Wisdom/links/67f86124bfbe974b23a85839/Buddhist-Principles-for-Development-of-Human-Behavior-Morality-Mind-and-Wisdom.pdf

Akhirnya, dapat disimpulkan bahwa Buddhisme bukan sekadar sistem keagamaan,
melainkan suatu filsafat hidup yang berorientasi pada kemanusiaan. Nilai-nilai etisnya bersifat
transhistoris mampu melampaui ruang dan waktu, serta tetap relevan dalam menjawab
tantangan modernitas. Prinsip kemanusiaan dalam ajaran Buddhis menempatkan kasih sayang
sebagai poros kehidupan dan kebijaksanaan sebagai pedoman tindakan. Dengan
mengintegrasikan prinsip-prinsip tersebut ke dalam sistem pendidikan, kepemimpinan, dan
kebijakan publik, umat manusia dapat membangun peradaban yang lebih beradab, damai, dan
berkeadilan sosial. Dengan demikian, Buddhisme bukan hanya jalan menuju pencerahan
spiritual, tetapi juga etika universal yang menuntun manusia untuk hidup dengan kesadaran,
keseimbangan, dan kasih sayang terhadap seluruh makhluk.

DAFTAR PUSTAKA

Ardiansah, A. A, Astuti, D., Dewi, R. M., (2025). Tanggung Jawab Sosial serta Kemanusiaan
Masyarakat Buddhis. Dharma Acariya Nusantara: Jurnal Pendidikan, Bahasa dan Budaya.
https://doi.org/10.47861/jdan.v3i1.1498

Chirinang, P., & Boonmanit, M. (2025). Application of Buddhist Principles to Develop Leadership
in Modern Organizations. Journal of Educational Leadership and Research, 5(1), 45-60.

Ghosh, P. (2024). The Influence of Buddhism on Democratic Values and Human Rights in India.
Asian Humanities Review, 12(4), 233-249.

Hong, N. H. (2022). Some ethical values in Buddhist philosophy. International Journal of
Education, Humanities and Social Science, 5(4), 115-129.
https://ijehss.com/uploads2022/EHS 5 415.pdf

Kumar, S. (2020). Relevance of Buddhist philosophy in modern management theory. International
Journal of Management Studies, 7(2), 88-102.

Lounkaew, K. (2025). Buddhist Principles In Urban Livability Assessment: A Thematic Analysis
Of Integration Approaches In Contemporary Research (2015-2024). Journal Of
International Buddhist Studies. https://s009.tci-thaijo.org/index.php/jibs

Nasrin, S. (2023). Human Values in Buddhist Philosophy: A Review. Philosophical Papers, 73(1-
2), 45-58. https://banglajol.info/index.php /PP /article/view /75230

Nasrin, S. (2023). Human values in Buddhist philosophy: A review. Philosophy and Progress,73(1-
2),54-71. https://banglajol.info/index.php/PP/article /view /75230

Phra Yongsaen Burana. (2024). Teaching Buddhism in the 21st Century: Integrating

Puspita, P. (2020). Relevansi Agama Buddha Dengan Prinsip-Prinsip Sains Modern. Jurnal
Dhammavicaya: http:// https://stabnalanda.e-journal.id/dv ISSN:2580-8028

Ruksat, S., & Channuwong, S. (2025). Buddhist Principles for Development of Human Behavior,
Morality, Mind and Wisdom. Asian Journal of Buddhist Studies, 12(3), 44-59

Sangma, D. D., & Bharani, M. (2024). Spiritual values in Buddhism and Christianity: A
philosophical study. Journal of Comparative Religious Studies, 9(2), 101-120.

Sanmee, W. (2024). Social justice through the lens of Buddhism: Insights on compassion, equity,
and community well-being. Journal of Asian Social Science, 11(1), 22-39.

Tonni, S. T. N. (2021). Buddhist ethics and its impacts on modern time. Journal of Asian Philosophy
and Religion, 14(2), 56-73. https://philpapers.org/archive/TONBEA.pdf

Vijayasimha, N. (2025). Ethics Beyond Compliance: Mapping Vedic, Jain, Buddhist, and Sikh Texts
to the UN Global Compact. ResearchGate.
https://www.researchgate.net/publication/395371028



https://doi.org/10.47861/jdan.v3i1.1498
https://ijehss.com/uploads2022/EHS_5_415.pdf
https://banglajol.info/index.php/PP/article/view/75230
https://philpapers.org/archive/TONBEA.pdf
https://www.researchgate.net/publication/395371028

