Program Pengembangan Keberagamaan Sekolah Terhadap Pembentukan
Karakter Religius dan Akhlakul Karimah Siswa di SMP PGRI 1 Pangalengan

Opik Taupik Kurahman?! Risma NurlelaZ Fatih Nur Afif Ramadhan K3 M Alif Ramadhan*
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesial.234
Email: opik@uinsgd.ac.id! rismanurlela03@gmail.com? fatihramadham17@gmail.com?
aliframadhan11111@gmail.com*

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pengaruh program pengembangan keberagamaan sekolah
terhadap pembentukan karakter religius dan akhlakul karimah siswa di SMP PGRI 1 Pangalengan.
Pendekatan penelitian yang digunakan adalah kuantitatif dengan metode regresi linier berganda.
Populasi penelitian ini meliputi seluruh siswa kelas VII-IX yang berjumlah 120 orang, dengan sampel
60 responden yang diambil secara acak proporsional. Data dikumpulkan melalui angket dengan skala
Likert lima poin yang telah diuji validitas dan reliabilitasnya. Hasil analisis regresi menunjukkan bahwa
program pengembangan keberagamaan berpengaruh signifikan terhadap karakter religius (R* = 0,71,
Sig. 0,000 < 0,05) dan akhlakul karimah (R? = 0,68, Sig. 0,000 < 0,05). Temuan ini menunjukkan bahwa
semakin intensif dan sistematis program keberagamaan sekolah, semakin tinggi pula tingkat karakter
religius dan akhlak mulia siswa. Implikasi penelitian ini memperkuat pentingnya penguatan pendidikan
karakter berbasis nilai-nilai Islam di sekolah, dengan landasan Al-Qur’an QS. Al-Maidah: 48 tentang
fastabiqul khairat dan hadis Nabi SAW tentang kesempurnaan iman melalui akhlak yang.

Kata Kunci: Program Keberagamaan, Karakter Religius, Akhlakul Karimah, Pendidikan Islam, SMP PGRI
1 Pangalengan

Abstract

This study aims to analyze the influence of the school’s religious development program on the formation of
religious character and noble morals of students at SMP PGRI 1 Pangalengan. The research approach used
was quantitative with multiple linear regression method. The study population included all 120 students
in grades VII-IX, with a sample of 60 respondents drawn randomly proportionally. Data were collected
through a questionnaire with a five-point Likert scale that has been tested for validity And reliability. The
results of the regression analysis showed that the religious development program had a significant effect
on religious character (R? = 0.71, Sig. 0.000 < 0.05) and noble morals (R? = 0.68, Sig. 0.000 < 0.05). This
finding indicates that the more intensive and systematic the school’s religious program, the higher the level
of religious character and noble morals of students. The implications of this study reinforce the importance
of strengthening character education based on Islamic values in schools, with a foundation in the Qur’an
QS. Al-Maidah: 48 about fastabiqul khairat and hadith of the Prophet SAW about the perfection of faith
through good morals.

Keywords: Religious Program, Religious Character, Noble Character, Islamic Education, SMP PGRI 1
Pangalengan

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Perkembangan dunia pendidikan modern saat ini menghadirkan tantangan besar bagi
lembaga pendidikan, terutama dalam menjaga keseimbangan antara kemajuan intelektual dan
pembinaan moral-spiritual peserta didik. Pendidikan tidak lagi hanya berfokus pada
pencapaian akademik semata, tetapi juga harus mampu menanamkan nilai-nilai karakter yang
luhur agar siswa menjadi pribadi yang berilmu, beriman, dan berakhlak mulia. Dalam konteks
ini, pendidikan agama Islam di sekolah berperan strategis sebagai benteng moral sekaligus


mailto:opik@uinsgd.ac.id1
mailto:rismanurlela03@gmail.com2
mailto:fatihramadham17@gmail.com3
mailto:aliframadhan11111@gmail.com4
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

wahana pembentukan kepribadian Islami yang menyeluruh. Era globalisasi dan digitalisasi
telah membawa dampak besar terhadap perilaku generasi muda. Informasi yang begitu cepat
dan bebas sering kali tanpa filter nilai-nilai moral, menyebabkan sebagian siswa kehilangan
arah dalam membedakan mana yang benar dan salah. Fenomena degradasi moral, seperti
menurunnya rasa hormat kepada guru, rendahnya disiplin, serta meningkatnya perilaku
hedonistik di kalangan remaja, menjadi keprihatinan bersama. Oleh karena itu, dibutuhkan
sebuah pendekatan pendidikan yang mampu menanamkan nilai religius sebagai dasar
pembentukan karakter.

Salah satu upaya konkret yang dapat dilakukan sekolah adalah dengan mengembangkan
program pengembangan keberagamaan sekolah, yaitu serangkaian kegiatan terencana yang
bertujuan menumbuhkan kesadaran spiritual, meningkatkan pemahaman agama, dan
membentuk perilaku berakhlakul karimah. Program ini meliputi pembiasaan ibadah, kegiatan
sosial keagamaan, pembinaan rohani, dan keteladanan guru dalam kehidupan sehari-hari di
lingkungan sekolah. Menurut Arifin (2019), pengembangan keberagamaan siswa harus
dilakukan secara menyeluruh, tidak hanya melalui pembelajaran di kelas, tetapi juga melalui
kegiatan ekstrakurikuler dan budaya sekolah yang berlandaskan nilai-nilai Islam. SMP PGRI 1
Pangalengan merupakan salah satu sekolah yang menempatkan aspek moral dan religius
sebagai inti dari visi dan misi pendidikannya. Sekolah ini menyadari bahwa keberhasilan
pendidikan tidak hanya diukur dari prestasi akademik, tetapi juga dari sejauh mana siswanya
menunjukkan perilaku yang sopan, jujur, disiplin, dan memiliki kepedulian sosial. Untuk
mencapai tujuan tersebut, sekolah secara konsisten menyelenggarakan berbagai program
keagamaan seperti salat dhuha berjamaah, tadarus Al-Qur’an setiap pagi, peringatan hari besar
I[slam, program Jumat Berkah, dan pembinaan rohani siswa (ROHIS). Melalui kegiatan tersebut,
siswa dilatih untuk membiasakan perilaku religius yang bukan hanya bersifat ritual, tetapi juga
membentuk pola piker dan sikap hidup yang berlandaskan nilai Islam.

Program pengembangan keberagamaan di SMP PGRI 1 Pangalengan tidak berdiri sendiri,
tetapi menjadi bagian dari kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). Artinya, nilai-nilai
moral dan spiritual tidak hanya diajarkan dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI),
tetapi juga diintegrasikan ke dalam seluruh aspek kegiatan sekolah — baik dalam interaksi
antara guru dan siswa, kegiatan OSIS, maupun dalam tata tertib sekolah. Dengan demikian,
seluruh lingkungan sekolah menjadi laboratorium pembentukan karakter religious yang nyata.
Landasan teologis program keberagamaan ini dapat ditemukan dalam firman Allah SWT: 'Maka
berlomba-lombalah kamu dalam kebaikan (fastabiqul khairat)' (QS. Al-Maidah: 48). Ayat ini
mengandung pesan bahwa umat Islam harus berkompetisi dalam melakukan amal kebajikan,
termasuk dalam konteks pendidikan dan pembinaan karakter. Sementara itu, Rasulullah SAW
menegaskan tujuan diutusnya beliau ke dunia dalam sabdanya: 'Sesungguhnya aku diutus
untuk menyempurnakan akhlak yang mulia." (HR. Ahmad). Dua landasan tersebut
menunjukkan bahwa pendidikan sejati bukan hanya proses mentransfer ilmu pengetahuan,
tetapi juga proses penyempurnaan akhlak melalui pembiasaan dan keteladanan.

Dalam konteks pendidikan Islam modern, pengembangan keberagamaan memiliki fungsi
ganda. Pertama, sebagai upaya membentuk karakter religius siswa agar memiliki hubungan
yang kuat dengan Allah SWT (hablun minallah). Kedua, sebagai sarana menumbuhkan
kepekaan sosial dan akhlakul karimah dalam berinteraksi dengan sesama manusia (hablun
minannas). Keduanya saling melengkapi, sehingga siswa tidak hanya rajin beribadah, tetapi
juga mampu menunjukkan perilaku yang santun, jujur, dan bertanggung jawab. Beberapa
penelitian sebelumnya juga menegaskan relevansi program keberagamaan dalam membentuk
karakter siswa. Menurut Rahman (2022), sekolah yang menjalankan kegiatan keagamaan



secara rutin menunjukkan peningkatan signifikan pada dimensi religiusitas dan perilaku sosial
positif siswa. Sementara Hidayat (2021) menyebutkan bahwa pembinaan keagamaan yang
konsisten mampu menekan perilaku negatif siswa seperti tawuran, ketidakdisiplinan, dan
pergaulan bebas. Oleh karena itu, penguatan program keagamaan di sekolah tidak hanya
menjadi agenda spiritual, tetapi juga strategi pendidikan karakter yang efektif.

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini difokuskan untuk menganalisis pengaruh
program pengembangan keberagamaan terhadap pembentukan karakter religius dan akhlakul
karimah siswa di SMP PGRI 1 Pangalengan. Melalui pendekatan kuantitatif dengan analisis
regresi berganda, penelitian ini diharapkan dapat memberikan bukti empiris bahwa
pelaksanaan program keberagamaan yang sistematis dapat menjadi fondasi kuat dalam
membentuk generasi muda yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia sebagaimana tujuan
pendidikan Islam sejati. Landasan filosofis penelitian ini berakar pada firman Allah SWT dalam
QS. Al-Maidah ayat 48: “Maka berlomba-lombalah kamu dalam kebaikan (fastabiqul khairat)”.
Ayat ini menegaskan pentingnya kompetisi dalam kebaikan, termasuk dalam bidang
pendidikan moral. Sementara itu, Rasulullah SAW bersabda: “Sesungguhnya yang paling
sempurna imannya di antara kalian adalah yang paling baik akhlaknya.” (HR. Tirmidzi). Dua
dalil ini memperkuat urgensi program keberagamaan sekolah sebagai sarana pembentukan
karakter religius dan akhlakul karimah siswa. Dalam konteks pendidikan Islam, karakter
religius mencakup dimensi keyakinan, ibadah, dan moral sosial. Sedangkan akhlakul karimah
merupakan manifestasi nilai-nilai keislaman dalam perilaku nyata seperti kejujuran, tanggung
jawab, sopan santun, dan kasih sayang. Maka dari itu, penelitian ini penting dilakukan untuk
mengetahui sejauh mana program keberagamaan berkontribusi terhadap pembentukan
karakter religius dan akhlakul karimah siswa SMP PGRI 1 Pangalengan.

Kajian Teori
Program Pengembangan Keberagamaan Sekolah

Menurut Suryana (2020), program pengembangan keberagamaan adalah rangkaian
kegiatan yang terencana dan berkesinambungan untuk menanamkan nilai-nilai Islam melalui
kegiatan rutin, spontan, keteladanan, dan pembiasaan. Arifin (2019) menegaskan bahwa
kegiatan seperti salat berjamaah, baca Al-Qur’an, dan dakwah siswa menjadi wadah efektif
untuk membentuk karakter spiritual. Dalam perspektif pendidikan Islam, kegiatan tersebut
berfungsi sebagai proses ta’dib — pembentukan adab dan tatanan moral berdasarkan nilai
ketuhanan (al-Attas, 1993).

Karakter Religius

Karakter religius dalam pendidikan Islam mengacu pada pengamalan nilai iman, Islam,
dan ihsan dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Lickona (2012), karakter religius meliputi
moral knowing, moral feeling, dan moral action. Dalam konteks Islam, hal ini sejalan dengan
konsep iman yang melahirkan amal saleh sebagaimana disebut dalam QS. Al-Asr ayat 3: “Kecuali
orang-orang yang beriman dan beramal saleh..” Artinya, karakter religius bukan sekadar
pengetahuan tentang agama, tetapi perwujudan nilai-nilai iman dalam tindakan nyata.

Akhlakul Karimah

Akhlakul karimah merupakan inti dari pendidikan Islam. Menurut Al-Ghazali, akhlak
adalah sifat yang tertanam dalam jiwa yang mendorong seseorang melakukan perbuatan
dengan mudah tanpa pertimbangan panjang. Akhlak menjadi tujuan utama risalah Nabi SAW
sebagaimana sabdanya: “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.”



YR
(HR. Ahmad). Dengan demikian, keberhasilan pendidikan agama di sekolah dapat diukur dari

sejauh mana siswa menunjukkan perilaku berakhlak mulia dalam lingkungan sekolah dan
masyarakat.

Hubungan Program Keberagamaan dengan Karakter dan Akhlak

Penelitian oleh Rahman (2022) menunjukkan bahwa pembiasaan keagamaan di sekolah
memiliki pengaruh signifikan terhadap karakter religius siswa (p < 0,05). Kegiatan seperti doa
bersama, mentoring rohani, dan tadarus mampu meningkatkan kesadaran spiritual dan moral
sosial. Senada dengan itu, Hidayat (2021) menegaskan bahwa pelaksanaan program rohani
Islam di sekolah berperan dalam menekan perilaku negatif siswa seperti perundungan dan
ketidakdisiplinan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kuantitatif dengan metode survei dan analisis
regresi linier berganda. Populasi penelitian adalah seluruh siswa SMP PGRI 1 Pangalengan
sebanyak 120 siswa, dengan sampel 60 siswa yang dipilih menggunakan teknik proportional
random sampling. Instrumen penelitian berupa angket dengan 30 item pernyataan yang
mencakup tiga aspek utama:
1. Intensitas program keberagamaan sekolah (X)
2. Karakter religius siswa (Y1)
3. Akhlakul karimah siswa (Y3)

Data diuji validitas dan reliabilitasnya (r hitung > 0,30 dan a = 0,87). Analisis regresi
dilakukan menggunakan SPSS 25.0.
Model regresi yang digunakan:
Yi=a+BX+e
Y,=a+B.X+e

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Hasil Analisis Regresi

Variabel Koefisien (B) | thitung | Sig. | R?
Program Keberagamaan — Karakter Religius 0,842 8,950 | 0,000 | 0,71
Program Keberagamaan — Akhlakul Karimah 0,803 8,102 0,000 | 0,68

Nilai signifikansi 0,000 < 0,05 menunjukkan bahwa program pengembangan
keberagamaan berpengaruh signifikan terhadap kedua variabel dependen. Koefisien positif
menunjukkan semakin baik pelaksanaan program keberagamaan, semakin tinggi pula karakter
religius dan akhlakul karimah siswa.

Pembahasan

Hasil penelitian menunjukkan bahwa program pengembangan keberagamaan sekolah
memiliki pengaruh yang signifikan dan positif terhadap pembentukan karakter religius dan
akhlakul karimah siswa. Koefisien determinasi sebesar 0,71 untuk karakter religius dan 0,68
untuk akhlakul karimah menunjukkan bahwa sebagian besar perubahan perilaku siswa dapat
dijelaskan oleh intensitas pelaksanaan program Kkeberagamaan sekolah. Hal ini
mengindikasikan bahwa kegiatan keagamaan yang dilakukan secara konsisten dan terstruktur
mampu menjadi instrumen efektif dalam membentuk kepribadian Islami siswa. Menurut
Lickona (2012), pembentukan karakter merupakan hasil dari proses pembelajaran moral yang



melibatkan tiga dimensi: moral knowing, moral feeling, dan moral action. Dalam konteks ini,
kegiatan seperti salat berjamaah, tadarus Al-Qur’an, dan kegiatan sosial keagamaan di SMP
PGRI 1 Pangalengan berfungsi sebagai sarana untuk menginternalisasi ketiga aspek tersebut.
Siswa tidak hanya diajarkan tentang kebaikan (knowing) tetapi juga dilatih untuk mencintai
dan mempraktikkannya (feeling and action).

Hasil ini memperkuat teori ta’dib menurut al-Attas (1993), bahwa pembiasaan ibadah dan
keteladanan guru berfungsi menata jiwa agar terdidik secara moral dan spiritual. Aktivitas
seperti salat berjamaah, infaq Jumat, dan pesantren kilat membentuk kesadaran spiritual yang
terinternalisasi secara alami. Temuan ini juga sejalan dengan penelitian Muslich (2011) yang
menegaskan bahwa pendidikan karakter berbasis nilai Islam harus diwujudkan melalui
pembiasaan dan keteladanan guru. Guru menjadi model utama dalam menanamkan nilai-nilai
religius melalui perilaku, bukan hanya ucapan. Di SMP PGRI 1 Pangalengan, praktik
keteladanan guru dalam hal disiplin, kejujuran, dan empati menjadi faktor dominan yang
memperkuat hasil penelitian ini. Dari aspek sosiologis, hasil ini mendukung teori Durkheim
(1912) tentang pendidikan moral yang menekankan pentingnya lingkungan sosial dalam
membentuk moralitas individu. Budaya religius sekolah menciptakan suasana sosial yang
mendukung pembentukan karakter kolektif. Semakin kuat nilai-nilai religius diinternalisasi
dalam lingkungan sekolah, semakin besar kemungkinan siswa mengembangkan perilaku moral
positif secara spontan.

Selain itu, hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa akhlakul karimah siswa terbentuk
tidak hanya melalui pembelajaran kognitif, tetapi juga melalui pengalaman spiritual. Zakiah
Daradjat (2005) menegaskan bahwa pembentukan akhlak dalam Islam bersifat komprehensif,
melibatkan dimensi kejiwaan, sosial, dan spiritual. Oleh karena itu, kegiatan seperti “Jumat
Berkah” dan “pesantren kilat” bukan sekadar ritual, melainkan media pembentukan kepekaan
sosial dan kepedulian terhadap sesama. Temuan empiris ini memperkuat hasil penelitian
sebelumnya oleh Rahman (2022) dan Hidayat (2021) yang menunjukkan hubungan positif
antara kegiatan keagamaan sekolah dan perilaku sosial siswa. Program keagamaan yang
berkesinambungan terbukti menurunkan perilaku negatif seperti ketidakdisiplinan dan
meningkatkan solidaritas sosial di kalangan peserta didik. Dari perspektif pendidikan karakter
modern, implementasi program keberagamaan di sekolah juga memenubhi prinsip integrated
character education sebagaimana dikemukakan oleh Kemdikbud (2017), yaitu integrasi nilai
karakter dalam kegiatan intrakurikuler, kokurikuler, dan ekstrakurikuler. Dengan demikian,
seluruh sistem pendidikan di SMP PGRI 1 Pangalengan telah berfungsi sebagai moral ecosystem
yang menumbuhkan religiusitas dan akhlakul karimah siswa.

Akhirnya, hasil penelitian ini mengindikasikan bahwa pendidikan berbasis nilai Islam
mampu menjawab krisis moral di era digitalisasi. Sebagaimana ditegaskan oleh Tilaar (2011),
pendidikan karakter harus berfungsi sebagai cultural transformation yang mengembalikan
manusia kepada fitrah kemanusiaannya. Dalam konteks ini, program keberagamaan sekolah
berperan sebagai mekanisme transformasi spiritual yang membentuk generasi muda beriman,
berakhlak, dan berdaya saing global. Di SMP PGRI 1 Pangalengan, kegiatan keberagamaan
bukan hanya formalitas, tetapi menjadi bagian dari budaya sekolah (school culture). Siswa
diajak bukan sekadar memahami agama, tetapi menghidupinya. Hasil regresi dengan R?
sebesar 0,71 menunjukkan bahwa 71% variasi dalam karakter religius dijelaskan oleh program
keberagamaan. Sedangkan sisanya 29% dipengaruhi faktor lain seperti keluarga dan
lingkungan masyarakat. Dari sisi akhlakul karimah, pengaruh sebesar 68% membuktikan
keberhasilan pembiasaan positif dalam menanamkan nilai-nilai sopan santun, tanggung jawab,
dan empati sosial. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam QS. Ali-Imran: 159: “Maka



)

disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka...
Ayat ini menjadi dasar pembentukan kepribadian lembut, santun, dan penuh Kkasih,
sebagaimana dicontohkan Rasulullah SAW. Temuan penelitian ini juga memperkuat pandangan
Sauri (2019) bahwa penguatan karakter religius di sekolah harus diintegrasikan dalam setiap
aspek kehidupan sekolah — dari kegiatan pembelajaran hingga interaksi sosial guru-siswa.
Dengan demikian, pendidikan agama Islam berfungsi sebagai sistem pembentuk watak, bukan
sekadar pengajaran dogmatis.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa program pengembangan keberagamaan sekolah
berpengaruh signifikan terhadap pembentukan karakter religius dan akhlakul karimah siswa
SMP PGRI 1 Pangalengan. Pembiasaan ibadah, keteladanan guru, dan kegiatan rohani bersama
membentuk kesadaran spiritual dan moral yang kokoh. Program keberagamaan bukan hanya
kegiatan tambahan, tetapi merupakan ruh dari pendidikan Islam yang menuntun siswa menuju
insan muttaqin. Hasil penelitian ini menjadi rekomendasi bagi sekolah-sekolah lain agar
memperkuat program keagamaan secara terstruktur dan berkelanjutan, dengan melibatkan
guru PAI, wali kelas, dan orang tua dalam proses pembentukan karakter religius siswa.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S.M.N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali, A. H. (2002). Thya’ Ulumuddin (Jilid I-1V). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Arifin, Z. (2019). Pendidikan Karakter Islami di Sekolah. Jakarta: Raja Grafindo.

Azra, A. (2018). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu.

Daradjat, Z. (2005). IImu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang.

Durkheim, E. (1912). Moral Education. New York: The Free Press.

Hidayat, A. (2021). Pengaruh Pembinaan Keagamaan terhadap Moral Siswa. Jurnal Pendidikan
Islam, 9(2), 115-128.

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (2017). Penguatan Pendidikan Karakter: Konsep dan
Pedoman. Jakarta: Kemdikbud.

Lickona, T. (2012). Educating for Character. New York: Bantam Books.

Muslich, M. (2011). Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan Krisis Multidimensional.
Jakarta: Bumi Aksara.

Rahman, F. (2022). Implementasi Program Keagamaan dalam Pembentukan Karakter Religius.
Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 7(1), 33-47.

Sauri, S. (2019). Pendidikan Karakter Religius dalam Perspektif Islam. Bandung: Alfabeta.

Suryana, A. (2020). Strategi Pembinaan Keberagamaan Siswa di Sekolah. Jurnal Pendidikan
Islam Modern, 6(2), 145-160.

Tilaar, H.A.R. (2011). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia. Bandung:
Remaja Rosdakarya



