
JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran 
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594 

Vol. 1 No. 2 Oktober 2025 
 

 
Juan Andrian Damanik, dkk. – Universitas Negeri Medan 171 

Konsep Jiwa (Nafs) Dalam Al-Qur’an: Tinjauan Psikologi Islam 
 

Juan Andrian Damanik1 Rofly Armadhany2 Turoh Binti Hajar Pasaribu3 Dwi Anggraini4 
Kheni Nazwa5 

Pendidikan Sejarah, Universitas Negeri Medan, Indonesia1,2,3,4,5 

Email: juanandrian730@gmail.com1 rofliarmadani@gmail.com2 turohpasaribu68@gmail.com3 

dwianggraini1a@gmail.com4 kheninazwa560@gmail.com5 

 

Abstrak 

Konsep nafs (jiwa) dalam Al-Qur'an memiliki posisi yang sangat penting karena mencakup berbagai 
dimensi esensial manusia, yaitu fisik, psikologis, moral, dan spiritual. Penelitian ini bertujuan untuk 
menjelaskan makna serta tingkatan-tingkatan nafs yang terdapat dalam Al-Qur'an. Selain itu, penelitian 
ini juga menganalisis relevansi konsep nafs dengan bidang psikologi Islam, khususnya dalam konteks 
kesehatan mental. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan (library 
research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Data primer yang digunakan berupa ayat-ayat Al-
Qur'an yang secara eksplisit memuat kata nafs. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari enam 
penelitian ilmiah yang relevan, yang mengkaji berbagai aspek seperti semantik Qur'ani, tazkiyah al-nafs, 
taswiyah al-nafs, dimensi psikis manusia, serta pandangan filsafat jiwa dalam perspektif Islam. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa nafs memiliki spektrum makna yang sangat luas, meliputi identitas diri, 
dorongan psikologis yang memengaruhi perilaku, serta potensi spiritual yang dapat dikembangkan. Al-
Qur'an menguraikan tiga tahapan perkembangan jiwa yang berbeda, yaitu nafs al-amma rah (jiwa yang 
cenderung pada perbuatan buruk), nafs al-lawwa mah (jiwa yang senantiasa mencela diri sendiri), dan 
nafs al-mut maʾinnah (jiwa yang telah mencapai ketenangan). Proses perjalanan jiwa dari tingkatan 
amma rah menuju mut maʾinnah mencerminkan upaya untuk melakukan penyucian diri (tazkiyah al-
nafs) dan mencapai keseimbangan potensi (taswiyah al-nafs). Kedua konsep ini dapat menjadi fondasi 
penting bagi pengembangan psikologi Islam serta strategi pembinaan kesehatan mental yang relevan 
dengan tantangan modern. 

Kata Kunci: Nafs, Al-Qur'an, Psikologi Islam, Tazkiyah, Kesehatan Mental 
 

Abstract 
The concept of nafs (soul/self) in the Qur'an holds a central position because it encompasses the physical, 
psychological, moral, and spiritual dimensions of human beings. This research aims to explain the meaning 
and levels of nafs found in the Qur'an. Furthermore, it analyzes the relevance of the nafs concept to the field 
of Islamic psychology, particularly in the context of mental health. The method used is library research with 
a descriptive qualitative approach. The primary data consists of Qur'anic verses that explicitly contain the 
word nafs. Meanwhile, secondary data was obtained from six relevant scientific studies that examine 
aspects such as Qur'anic semantics, tazkiyah al-nafs (purification of the soul), taswiyah al-nafs 
(harmonization of the soul), the psychic dimensions of humans, and the philosophical views of the soul in 
Islam. The results show that nafs has a broad spectrum of meanings, including self-identity, psychological 
impulses that influence behavior, and spiritual potential that can be developed. The Qur'an describes three 
different stages of soul development, namely nafs al-ammārah (the soul inclined to evil), nafs al-lawwāmah 
(the self-reproaching soul), and nafs al-muṭmaʾinnah (the soul that has achieved tranquility). The process 
of the soul's journey from the ammārah level to the muṭmaʾinnah reflects efforts to carry out self-
purification (tazkiyah al-nafs) and achieve a balance of potential (taswiyah al-nafs). These two concepts 
can be an important foundation for the development of Islamic psychology and mental health development 
strategies that are relevant to modern challenges. 
Keywords: Nafs, Al-Qur'an, Islamic Psychology, Tazkiyah, Mental Health 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 
 

 

mailto:juanandrian730@gmail.com1
mailto:rofliarmadani@gmail.com2
mailto:turohpasaribu68@gmail.com3
mailto:dwianggraini1a@gmail.com4
mailto:kheninazwa560@gmail.com5
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran 
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594 

Vol. 1 No. 2 Oktober 2025 
 

 
Juan Andrian Damanik, dkk. – Universitas Negeri Medan 172 

PENDAHULUAN 
Dalam khazanah keilmuan Islam, studi tentang jiwa (nafs) memiliki kedudukan yang 

sangat sentral. Al-Qur'an sendiri menggunakan kata nafs lebih dari 290 kali dalam berbagai 
konteks, mulai dari identitas diri, motivasi psikologis, hingga potensi spiritual (Zakaria & 
Nugroho. 2024). Secara etimologis, nafs dalam bahasa Arab berarti diri atau esensi manusia. 
Namun, dalam Al-Qur'an, penggunaannya jauh lebih luas daripada sekadar "jiwa" dalam 
pemahaman psikologi modern. Istilah ini mencakup seluruh dimensi eksistensi manusia: fisik, 
mental, moral, dan spiritual. Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam tentang konsep nafs 
tidak hanya krusial bagi studi tafsir, tetapi juga bagi pengembangan psikologi Islam yang 
berupaya mengintegrasikan ilmu kejiwaan dengan nilai-nilai yang bersumber dari wahyu 
(Izutsu. 1964). Perhatian terhadap nafs menjadi semakin relevan seiring dengan meningkatnya 
masalah kesehatan mental secara global. Data dari WHO (2022) menunjukkan peningkatan 
signifikan dalam kasus depresi dan kecemasan pascapandemi. Sementara itu, Kementerian 
Kesehatan Republik Indonesia melaporkan bahwa sekitar 9,8% penduduk mengalami 
gangguan mental emosional dengan tingkat keparahan yang bervariasi. Fenomena ini menuntut 
adanya pendekatan psikologis yang tidak hanya berfokus pada gejala empiris, tetapi juga 
memperhatikan aspek spiritual yang memengaruhi ketenangan batin dan kualitas hidup secara 
keseluruhan. Meskipun psikologi Barat telah menghasilkan berbagai teori kepribadian yang 
berpengaruh, seperti psikoanalisis dari Freud, behaviorisme dari Skinner, hingga humanistik 
dari Maslow, pendekatan-pendekatan tersebut cenderung menekankan aspek material dan 
pengalaman empiris semata (Zulfatmi. 2020). Sebaliknya, Al-Qur'an menawarkan kerangka 
yang lebih holistik dengan menempatkan jiwa sebagai pusat moralitas dan kebahagiaan yang 
sejati (Marzuki & Zulfatmi. 2023). 

Berbagai penelitian terkini semakin menegaskan pentingnya perspektif ini. Toshihiko 
Izutsu, melalui analisis semantik Qur'ani, menekankan bahwa pemahaman terhadap kata-kata 
kunci seperti nafs merupakan cara untuk memahami pandangan dunia (weltanschauung) Islam 
secara komprehensif (Izutsu. 1964). Kajian dari Yusuf Zakaria dan Kharis Nugroho memetakan 
distribusi makna nafs dalam Al-Qur'an ke dalam tiga domain utama: identitas diri, aspek 
psikologis, dan dimensi spiritual (Zakaria & Nugroho, 2024). Hasil penelitian mereka 
menunjukkan bahwa nafs tidak dapat diterjemahkan secara tunggal karena konteks ayat sangat 
menentukan maknanya. Sebagai contoh, QS A li 'Imra n [3]:185 menggunakan nafs untuk 
menegaskan bahwa setiap individu akan mengalami kematian (identitas diri), QS Yu suf [12]:53 
menggambarkan nafs sebagai sumber dorongan yang buruk (psikologis), sedangkan QS Asy-
Syams [91]:7–10 menekankan potensi penyucian atau pengotoran jiwa (spiritual). Penelitian 
lain menyoroti dimensi praktis dari nafs. Zulfatmi menguraikan nafs sebagai instrumen psikis 
manusia yang menggerakkan gagasan, kemauan, dan tekad untuk melakukan perubahan sosial, 
serta membagi perkembangan jiwa ke dalam tiga tingkatan: nafs al-ammārah, nafs al-
lawwāmah, dan nafs al-muṭmaʾinnah (Zulfatmi. 2020). Penelitian dari Marzuki dan Zulfatmi 
menekankan nilai tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) sebagai fondasi pendidikan Islam yang 
menyeimbangkan aspek intelektual dan spiritual (Marzuki & Zulfatmi. 2023). Sementara itu, 
kajian tentang taswiyah al-nafs menunjukkan pentingnya keseimbangan antara dorongan 
biologis dan pertimbangan moral dalam proses pembentukan kepribadian (Taswiyah al-Nafs. 
2017). Dalam ranah filsafat Islam, perdebatan mengenai asal-usul dan kekekalan jiwa juga 
memperkaya pemahaman tentang nafs. Ibn Sina dan al-Ghazali memiliki kesepahaman bahwa 
jiwa diciptakan bersamaan dengan kesempurnaan tubuh, namun bersifat immaterial dan kekal 
setelah kematian (Manawi et al., 2021). Pandangan ini menegaskan bahwa kesehatan jiwa 
bukan hanya persoalan duniawi, melainkan juga terkait erat dengan tanggung jawab moral dan 
kehidupan di akhirat kelak. 



JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran 
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594 

Vol. 1 No. 2 Oktober 2025 
 

 
Juan Andrian Damanik, dkk. – Universitas Negeri Medan 173 

Berbagai penelitian tersebut memperlihatkan bahwa nafs adalah konsep multidimensi 
yang menghubungkan aspek linguistik, psikologis, dan metafisis. Akan tetapi, hingga saat ini 
masih relatif sedikit kajian yang mengintegrasikan seluruh dimensi tersebut dalam kerangka 
psikologi Islam. Sebagian penelitian cenderung berfokus pada analisis semantik, sementara 
sebagian lainnya menekankan tafsir tematik atau filsafat jiwa. Namun, jarang sekali ada 
penelitian yang memadukan ketiganya secara komprehensif untuk membangun landasan teori 
kesehatan mental yang Islami. Padahal, integrasi ini sangat diperlukan agar psikologi Islam 
dapat memberikan solusi yang relevan terhadap masalah kesehatan mental kontemporer yang 
semakin kompleks. 
 
METODE PENELITIAN 

Dalam artikel ini peneliti menggunakan metode studi kepustakaan (library research) 
dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Dalam penelitian ini, penulis tidak melakukan 
eksperimen lapangan atau pengumpulan data langsung dari subjek penelitian. Sebaliknya, 
artikel ini disusun melalui proses pengumpulan, pembacaan, dan analisis kritis terhadap 
berbagai sumber tertulis yang relevan dengan topik yang dibahas. 
 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
Spektrum Makna Nafs dalam Al-Qur’an 

Kajian semantik menunjukkan bahwa kata nafs dalam Al-Qur’an memiliki makna yang 
berlapis. Yusuf Zakaria dan Kharis Nugroho memetakan tiga domain makna utama: identitas 
diri, aspek psikologis, dan dimensi spiritual (Zakaria & Nugroho, 2024). Identitas diri tampak 
dalam QS A li ʿImra n [3]:185, “Kullu nafsin dzāiqatu al-maut” (Setiap jiwa pasti akan merasakan 
mati), yang menegaskan kepastian eksistensial bahwa setiap individu (nafs) akan menghadapi 
kematian. Aspek psikologis terlihat pada QS Al-Anʿa m [6]:164, “Wa lā taziru wāziratun wizra 
ukhraa” (Seseorang tidak akan memikul dosa orang lain), di mana nafs menunjuk pada entitas 
personal yang menanggung konsekuensi moral (Izutsu. 1964). Dimensi spiritual ditegaskan 
dalam QS Asy-Syams [91]:7–8, “Wa nafsin wa mā sawwāhā. Fa-alhamahā fujūrahā wa taqwāhā” 
(Demi jiwa serta penyempurnaan penciptaannya, lalu Allah mengilhamkan kepadanya jalan 
kefasikan dan ketakwaan) (Izutsu. 1964). Temuan ini menunjukkan bahwa nafs bukan sekadar 
“jiwa” dalam arti psikologi modern, tetapi mencakup hakikat manusia secara menyeluruh 
(Zakaria & Nugroho. 2024). 
 
Tiga Tahapan Perkembangan Jiwa 
Nafs al-Ammārah (jiwa yang memerintahkan kepada keburukan) 

Tahap pertama ditandai oleh dominasi dorongan hawa nafsu. QS Yu suf [12]:53 
 

ئُۤ وَمَاۤ  يْۤ ابُرَ ِّ ۤ نفَْسِّ ا لََۤ الن فْسَۤ اِّنۤ  ۚ  ا رَة ۤ م  ءِّۤ بِِّۢ مَۤ مَا اِّلۤ  لسُّوْْٓ يْمۤ  غَفوُْرۤ  رَب ِّيْۤ اِّنۤ  ۚ ۤ رَب ِّيْۤ رَحِّ حِّ ر   
 
Artinya: "Dan aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan), karena sesungguhnya 
nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan, kecuali (nafsu) yang diberi rahmat oleh Tuhanku. 
Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun, Maha Penyayang." 
 

Menegaskan, “Inna al-nafs la-ammaratun bis-sū’i illā mā rahima rabbī” (Sesungguhnya 
nafs itu selalu menyuruh kepada kejahatan kecuali yang diberi rahmat oleh Tuhanku). Menurut 
Zulfatmi, nafs al-ammārah sejalan dengan dorongan instingtif yang dalam psikologi Barat dapat 
disejajarkan dengan id dalam teori psikoanalisis Freud (Zulfatmi, 2020). Jiwa pada tahap ini 
memerlukan proses pengendalian melalui ibadah, dzikir, dan pendidikan moral (Marzuki & 
Zulfatmi, 2023). 



JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran 
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594 

Vol. 1 No. 2 Oktober 2025 
 

 
Juan Andrian Damanik, dkk. – Universitas Negeri Medan 174 

Nafs al-Lawwāmah (jiwa yang mencela diri) 
Tahap kedua menggambarkan kondisi jiwa yang mulai sadar moral. QS Al-Qiya mah [75]:2 
 

مُۤ وَلَۤ  ۤ بِّا اقُْسِّ ا لن فْسِّ مَةِّۤ الل و   
 
Artinya: "dan Aku bersumpah demi jiwa yang selalu menyesali (dirinya sendiri)."  
 

Menegaskan “Wa lā uqsimu bi al-nafs al-lawwāmah” (Dan Aku bersumpah dengan jiwa 
yang selalu menyesali dirinya). Zakaria dan Nugroho menafsirkan lawwāmah sebagai fase 
transisi, ketika manusia melakukan muhasabah dan kritik diri, namun masih berpotensi jatuh 
dalam dosa. 
 
Nafs al-Muṭmaʾinnah (jiwa yang tenang) 

Puncak perkembangan jiwa adalah ketenangan yang lahir dari kedekatan dengan Allah. 
QS Al-Fajr [89]:27–30 berbunyi: 

 

ْۚۤٓ ۤ الن فْسُۤ ايَ تهَُا
يْْٓۤ الْمُطْمَىِٕن ةُ  عِّ يَة ۤ رَب ِّكِّۤ اِّلٰى ارْجِّ ي ة ۤ رَاضِّ رْضِّ ۤ م  يْۤ  فِّيْۤ فَادْخُلِّيْۤ ۚ  بٰدِّ جَن تِّيْۤ وَادْخُلِّيْۤ عِّ . 

 
Artinya: “Wahai jiwa yang tenang! Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang rida dan 
diridai-Nya. Maka masuklah ke dalam golongan hamba-hamba-Ku, dan masuklah ke dalam 
surga-Ku." 
 

Arzuki dan Zulfatmi menegaskan bahwa jiwa mutmaʾinnah merupakan hasil dari proses 
tazkiyah al-nafs penyucian diri melalui ibadah, dzikir, dan amal saleh yang menghasilkan 
ketenteraman batin. 
 
Relevansi dengan Psikologi Islam 

Perjalanan jiwa dari ammarah menuju mutmaʾinnah menggambarkan proses 
perkembangan kepribadian yang menuntut disiplin spiritual. Konsep ini selaras dengan tujuan 
psikologi Islam, yaitu mencapai saʿādah (kebahagiaan hakiki) melalui penyucian jiwa Zulfatmi, 
2020). Nilai tazkiyah al-nafs (penyucian) menekankan pembersihan hati dari sifat tercela 
seperti dengki dan sombong (Marzuki & Zulfatmi, 2023), sedangkan taswiyah al-nafs 
(penyelarasan) mengacu pada keseimbangan antara potensi jasmani, akal, dan ruhani 
(Taswiyah al-Nafs, 2017). Pandangan filosof Muslim seperti Ibn Sina dan al-Ghazali yang 
menekankan kekekalan jiwa semakin memperkuat pentingnya pengendalian nafs demi 
kebahagiaan dunia dan akhirat (Manawi et al., 2021). 
 
Perbandingan dengan Psikologi Barat 

Struktur tiga tahap nafs memiliki kemiripan dengan teori Freud (id–ego–superego). 
Ammārah dapat disandingkan dengan id, lawwāmah dengan ego, dan mutmaʾinnah dengan 
superego (Zulfatmi, 2020). Namun Islam menambahkan dimensi transendental yang tidak 
ditemukan dalam psikologi Barat, yaitu orientasi jiwa kepada Allah sebagai puncak kesehatan 
mental (Manawi et al., 2021). 
 

KESIMPULAN 
Secara keseluruhan, kajian ini menunjukkan bahwa nafs atau jiwa dalam Al-Qur’an adalah 

konsep yang sangat luas dan mendalam. Nafs tidak hanya menunjuk pada “jiwa” dalam arti 
psikologis, tetapi mencakup seluruh aspek kemanusiaan: tubuh, pikiran, emosi, moral, dan 
spiritual. Al-Qur’an menggambarkan adanya tiga tahap perkembangan jiwa nafs al-ammārah 



JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran 
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594 

Vol. 1 No. 2 Oktober 2025 
 

 
Juan Andrian Damanik, dkk. – Universitas Negeri Medan 175 

(jiwa yang cenderung pada keburukan), nafs al-lawwāmah (jiwa yang sadar dan menyesali 
kesalahan), serta nafs al-muṭmaʾinnah (jiwa yang tenang dan dekat dengan Allah). Perjalanan 
jiwa melalui ketiga tahap ini menunjukkan proses penyucian dan pengendalian diri yang 
menjadi inti pembinaan akhlak dalam Islam. Konsep ini relevan tidak hanya bagi studi tafsir, 
tetapi juga untuk psikologi Islam modern, karena menawarkan kerangka kesehatan mental 
yang menekankan keseimbangan antara kebutuhan jasmani, pengendalian dorongan, dan 
kesadaran spiritual. Dengan memahami nafs secara komprehensif, umat Islam dapat 
menemukan panduan yang jelas dalam membina kepribadian, menjaga kesehatan mental, serta 
mencapai kebahagiaan sejati yang tidak hanya bersifat duniawi tetapi juga berorientasi pada 
kehidupan akhirat. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Izutsu, T. (1964). God and Man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic Weltanschauung. Tokyo: 

Keio University. 
Manawi, M., dkk. (2021). Psikologi Islam: Penciptaan al-Nafs dan Kekekalannya menurut Ibn 

Sina dan al-Ghazali. Al-Basirah: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman, 11(1), 19–31. 
Marzuki, & Zulfatmi. (2023). Nilai spiritual Sufi dalam tazkiyah al-nafs sebagai dasar pendidikan 

Islam. Ijazul Qur’an: Journal of Islamic Education, 3(1), 40–57. 
Taswiyah al-Nafs]. (2017). Konsep taswiyah al-nafs dalam pengembangan pribadi. Jurnal Studi 

Keislaman, 5(2), 12–20. 
Zakaria, M. Y., & Nugroho, K. (2024). Semantic evolution of the word nafs in the Qur’an based on 

contextual semantics and the Qur’anic worldview. Journal of Islamic Studies, 12(3), 842–
847. 

Zulfatmi. (2020). Al-Nafs dalam Al-Qur’an: Dimensi psikis manusia. Mudarrisuna: Jurnal Ilmu 
Pendidikan Islam, 10(2), 40–57 


