JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594
Vol. 1 No. 2 Oktober 2025

Konsep Jiwa (Nafs) Dalam Al-Qur’an: Tinjauan Psikologi Islam

Juan Andrian Damanik?! Rofly Armadhany? Turoh Binti Hajar Pasaribu3 Dwi Anggraini4
Kheni Nazwa5s
Pendidikan Sejarah, Universitas Negeri Medan, Indonesial.2345
Email: juanandrian730@gmail.com? rofliarmadani@gmail.com? turohpasaribu68@gmail.com3
dwianggrainila@gmail.com* kheninazwa560@gmail.com®

Abstrak

Konsep nafs (jiwa) dalam Al-Qur'an memiliki posisi yang sangat penting karena mencakup berbagai
dimensi esensial manusia, yaitu fisik, psikologis, moral, dan spiritual. Penelitian ini bertujuan untuk
menjelaskan makna serta tingkatan-tingkatan nafs yang terdapat dalam Al-Qur'an. Selain itu, penelitian
ini juga menganalisis relevansi konsep nafs dengan bidang psikologi Islam, khususnya dalam konteks
kesehatan mental. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan (library
research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Data primer yang digunakan berupa ayat-ayat Al-
Qur'an yang secara eksplisit memuat kata nafs. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari enam
penelitian ilmiah yang relevan, yang mengkaji berbagai aspek seperti semantik Qur'ani, tazkiyah al-nafs,
taswiyah al-nafs, dimensi psikis manusia, serta pandangan filsafat jiwa dalam perspektif Islam. Hasil
kajian menunjukkan bahwa nafs memiliki spektrum makna yang sangat luas, meliputi identitas diri,
dorongan psikologis yang memengaruhi perilaku, serta potensi spiritual yang dapat dikembangkan. Al-
Qur'an menguraikan tiga tahapan perkembangan jiwa yang berbeda, yaitu nafs al-ammarah (jiwa yang
cenderung pada perbuatan buruk), nafs al-lawwamah (jiwa yang senantiasa mencela diri sendiri), dan
nafs al-mutma’innah (jiwa yang telah mencapai ketenangan). Proses perjalanan jiwa dari tingkatan
ammarah menuju mutma’innah mencerminkan upaya untuk melakukan penyucian diri (tazkiyah al-
nafs) dan mencapai keseimbangan potensi (taswiyah al-nafs). Kedua konsep ini dapat menjadi fondasi
penting bagi pengembangan psikologi Islam serta strategi pembinaan kesehatan mental yang relevan
dengan tantangan modern.

Kata Kunci: Nafs, Al-Qur'an, Psikologi Islam, Tazkiyah, Kesehatan Mental

Abstract

The concept of nafs (soul/self) in the Qur'an holds a central position because it encompasses the physical,
psychological, moral, and spiritual dimensions of human beings. This research aims to explain the meaning
and levels of nafs found in the Qur'an. Furthermore, it analyzes the relevance of the nafs concept to the field
of Islamic psychology, particularly in the context of mental health. The method used is library research with
a descriptive qualitative approach. The primary data consists of Qur'anic verses that explicitly contain the
word nafs. Meanwhile, secondary data was obtained from six relevant scientific studies that examine
aspects such as Qur'anic semantics, tazkiyah al-nafs (purification of the soul), taswiyah al-nafs
(harmonization of the soul), the psychic dimensions of humans, and the philosophical views of the soul in
Islam. The results show that nafs has a broad spectrum of meanings, including self-identity, psychological
impulses that influence behavior, and spiritual potential that can be developed. The Qur'an describes three
different stages of soul development, namely nafs al-ammarah (the soul inclined to evil), nafs al-lawwamah
(the self-reproaching soul), and nafs al-mutma’innah (the soul that has achieved tranquility). The process
of the soul's journey from the ammadrah level to the mutma’innah reflects efforts to carry out self-
purification (tazkiyah al-nafs) and achieve a balance of potential (taswiyah al-nafs). These two concepts
can be an important foundation for the development of Islamic psychology and mental health development
strategies that are relevant to modern challenges.

Keywords: Nafs, Al-Qur'an, Islamic Psychology, Tazkiyah, Mental Health

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

Juan Andrian Damanik, dKKk. - Universitas Negeri Medan 171


mailto:juanandrian730@gmail.com1
mailto:rofliarmadani@gmail.com2
mailto:turohpasaribu68@gmail.com3
mailto:dwianggraini1a@gmail.com4
mailto:kheninazwa560@gmail.com5
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594
Vol. 1 No. 2 Oktober 2025

PENDAHULUAN

Dalam khazanah keilmuan Islam, studi tentang jiwa (nafs) memiliki kedudukan yang
sangat sentral. Al-Qur'an sendiri menggunakan kata nafs lebih dari 290 kali dalam berbagai
konteks, mulai dari identitas diri, motivasi psikologis, hingga potensi spiritual (Zakaria &
Nugroho. 2024). Secara etimologis, nafs dalam bahasa Arab berarti diri atau esensi manusia.
Namun, dalam Al-Qur'an, penggunaannya jauh lebih luas daripada sekadar "jiwa" dalam
pemahaman psikologi modern. Istilah ini mencakup seluruh dimensi eksistensi manusia: fisik,
mental, moral, dan spiritual. Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam tentang konsep nafs
tidak hanya krusial bagi studi tafsir, tetapi juga bagi pengembangan psikologi Islam yang
berupaya mengintegrasikan ilmu kejiwaan dengan nilai-nilai yang bersumber dari wahyu
(Izutsu. 1964). Perhatian terhadap nafs menjadi semakin relevan seiring dengan meningkatnya
masalah kesehatan mental secara global. Data dari WHO (2022) menunjukkan peningkatan
signifikan dalam kasus depresi dan kecemasan pascapandemi. Sementara itu, Kementerian
Kesehatan Republik Indonesia melaporkan bahwa sekitar 9,8% penduduk mengalami
gangguan mental emosional dengan tingkat keparahan yang bervariasi. Fenomena ini menuntut
adanya pendekatan psikologis yang tidak hanya berfokus pada gejala empiris, tetapi juga
memperhatikan aspek spiritual yang memengaruhi ketenangan batin dan kualitas hidup secara
keseluruhan. Meskipun psikologi Barat telah menghasilkan berbagai teori kepribadian yang
berpengaruh, seperti psikoanalisis dari Freud, behaviorisme dari Skinner, hingga humanistik
dari Maslow, pendekatan-pendekatan tersebut cenderung menekankan aspek material dan
pengalaman empiris semata (Zulfatmi. 2020). Sebaliknya, Al-Qur'an menawarkan kerangka
yang lebih holistik dengan menempatkan jiwa sebagai pusat moralitas dan kebahagiaan yang
sejati (Marzuki & Zulfatmi. 2023).

Berbagai penelitian terkini semakin menegaskan pentingnya perspektif ini. Toshihiko
[zutsu, melalui analisis semantik Qur'ani, menekankan bahwa pemahaman terhadap kata-kata
kunci seperti nafs merupakan cara untuk memahami pandangan dunia (weltanschauung) Islam
secara komprehensif (Izutsu. 1964). Kajian dari Yusuf Zakaria dan Kharis Nugroho memetakan
distribusi makna nafs dalam Al-Qur'an ke dalam tiga domain utama: identitas diri, aspek
psikologis, dan dimensi spiritual (Zakaria & Nugroho, 2024). Hasil penelitian mereka
menunjukkan bahwa nafs tidak dapat diterjemahkan secara tunggal karena konteks ayat sangat
menentukan maknanya. Sebagai contoh, QS Ali 'Imran [3]:185 menggunakan nafs untuk
menegaskan bahwa setiap individu akan mengalami kematian (identitas diri), QS Yasuf [12]:53
menggambarkan nafs sebagai sumber dorongan yang buruk (psikologis), sedangkan QS Asy-
Syams [91]:7-10 menekankan potensi penyucian atau pengotoran jiwa (spiritual). Penelitian
lain menyoroti dimensi praktis dari nafs. Zulfatmi menguraikan nafs sebagai instrumen psikis
manusia yang menggerakkan gagasan, kemauan, dan tekad untuk melakukan perubahan sosial,
serta membagi perkembangan jiwa ke dalam tiga tingkatan: nafs al-ammarah, nafs al-
lawwamah, dan nafs al-mutma’innah (Zulfatmi. 2020). Penelitian dari Marzuki dan Zulfatmi
menekankan nilai tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) sebagai fondasi pendidikan Islam yang
menyeimbangkan aspek intelektual dan spiritual (Marzuki & Zulfatmi. 2023). Sementara itu,
kajian tentang taswiyah al-nafs menunjukkan pentingnya keseimbangan antara dorongan
biologis dan pertimbangan moral dalam proses pembentukan kepribadian (Taswiyah al-Nafs.
2017). Dalam ranah filsafat Islam, perdebatan mengenai asal-usul dan kekekalan jiwa juga
memperkaya pemahaman tentang nafs. Ibn Sina dan al-Ghazali memiliki kesepahaman bahwa
jiwa diciptakan bersamaan dengan kesempurnaan tubuh, namun bersifat immaterial dan kekal
setelah kematian (Manawi et al., 2021). Pandangan ini menegaskan bahwa kesehatan jiwa
bukan hanya persoalan duniawi, melainkan juga terkait erat dengan tanggung jawab moral dan
kehidupan di akhirat kelak.

Juan Andrian Damanik, dKKk. - Universitas Negeri Medan 172



JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594
Vol. 1 No. 2 Oktober 2025

Berbagai penelitian tersebut memperlihatkan bahwa nafs adalah konsep multidimensi
yang menghubungkan aspek linguistik, psikologis, dan metafisis. Akan tetapi, hingga saat ini
masih relatif sedikit kajian yang mengintegrasikan seluruh dimensi tersebut dalam kerangka
psikologi Islam. Sebagian penelitian cenderung berfokus pada analisis semantik, sementara
sebagian lainnya menekankan tafsir tematik atau filsafat jiwa. Namun, jarang sekali ada
penelitian yang memadukan ketiganya secara komprehensif untuk membangun landasan teori
kesehatan mental yang Islami. Padahal, integrasi ini sangat diperlukan agar psikologi Islam
dapat memberikan solusi yang relevan terhadap masalah kesehatan mental kontemporer yang
semakin kompleks.

METODE PENELITIAN

Dalam artikel ini peneliti menggunakan metode studi kepustakaan (library research)
dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Dalam penelitian ini, penulis tidak melakukan
eksperimen lapangan atau pengumpulan data langsung dari subjek penelitian. Sebaliknya,
artikel ini disusun melalui proses pengumpulan, pembacaan, dan analisis kritis terhadap
berbagai sumber tertulis yang relevan dengan topik yang dibahas.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Spektrum Makna Nafs dalam Al-Qur’an

Kajian semantik menunjukkan bahwa kata nafs dalam Al-Qur’an memiliki makna yang
berlapis. Yusuf Zakaria dan Kharis Nugroho memetakan tiga domain makna utama: identitas
diri, aspek psikologis, dan dimensi spiritual (Zakaria & Nugroho, 2024). Identitas diri tampak
dalam QS Ali ‘Imran [3]:185, “Kullu nafsin dzaiqatu al-maut” (Setiap jiwa pasti akan merasakan
mati), yang menegaskan kepastian eksistensial bahwa setiap individu (nafs) akan menghadapi
kematian. Aspek psikologis terlihat pada QS Al-An‘am [6]:164, “Wa la taziru waziratun wizra
ukhraa” (Seseorang tidak akan memikul dosa orang lain), di mana nafs menunjuk pada entitas
personal yang menanggung konsekuensi moral (Izutsu. 1964). Dimensi spiritual ditegaskan
dalam QS Asy-Syams [91]:7-8, “Wa nafsin wa ma sawwaha. Fa-alhamaha fujiraha wa taqwaha”
(Demi jiwa serta penyempurnaan penciptaannya, lalu Allah mengilhamkan kepadanya jalan
kefasikan dan ketakwaan) (Izutsu. 1964). Temuan ini menunjukkan bahwa nafs bukan sekadar
“jiwa” dalam arti psikologi modern, tetapi mencakup hakikat manusia secara menyeluruh
(Zakaria & Nugroho. 2024).

Tiga Tahapan Perkembangan Jiwa
Nafs al-Ammarah (jiwa yang memerintahkan kepada keburukan)
Tahap pertama ditandai oleh dominasi dorongan hawa nafsu. QS Yusuf [12]:53

wo G ok Gw. & & L& 52 PR I U BT A o
A5 (50 D (praasla Y sl o) Y Gudlll &) O (el sl Lag

Artinya: "Dan aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan), karena sesungguhnya
nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan, kecuali (nafsu) yang diberi rahmat oleh Tuhanku.
Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun, Maha Penyayang."

Menegaskan, “Inna al-nafs la-ammaratun bis-su’i illa ma rahima rabbi” (Sesungguhnya
nafs itu selalu menyuruh kepada kejahatan kecuali yang diberi rahmat oleh Tuhanku). Menurut
Zulfatmi, nafs al-ammarah sejalan dengan dorongan instingtif yang dalam psikologi Barat dapat
disejajarkan dengan id dalam teori psikoanalisis Freud (Zulfatmi, 2020). Jiwa pada tahap ini
memerlukan proses pengendalian melalui ibadah, dzikir, dan pendidikan moral (Marzuki &
Zulfatmi, 2023).

Juan Andrian Damanik, dKKk. - Universitas Negeri Medan 173



JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594
Vol. 1 No. 2 Oktober 2025

Nafs al-Lawwamah (jiwa yang mencela diri)
Tahap kedua menggambarkan kondisi jiwa yang mulai sadar moral. QS Al-Qiyamah [75]:2

A 30 (il G A
Artinya: "dan Aku bersumpah demi jiwa yang selalu menyesali (dirinya sendiri)."

Menegaskan “Wa la ugsimu bi al-nafs al-lawwamah” (Dan Aku bersumpah dengan jiwa
yang selalu menyesali dirinya). Zakaria dan Nugroho menafsirkan lawwdamah sebagai fase
transisi, ketika manusia melakukan muhasabah dan kritik diri, namun masih berpotensi jatuh
dalam dosa.

Nafs al-Mutma’innah (jiwa yang tenang)
Puncak perkembangan jiwa adalah ketenangan yang lahir dari kedekatan dengan Allah.
QS Al-Fajr [89]:27-30 berbunyi:

4 40 . 0.3 & ag P " - \iw [ %% _ Aas
S (AN G o AN & Ldaya ) o B G2 Adualaal) () L,

Artinya: “Wahai jiwa yang tenang! Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang rida dan
diridai-Nya. Maka masuklah ke dalam golongan hamba-hamba-Ku, dan masuklah ke dalam
surga-Ku."

Arzuki dan Zulfatmi menegaskan bahwa jiwa mutma’innah merupakan hasil dari proses
tazkiyah al-nafs penyucian diri melalui ibadah, dzikir, dan amal saleh yang menghasilkan
ketenteraman batin.

Relevansi dengan Psikologi Islam

Perjalanan jiwa dari ammarah menuju mutma’innah menggambarkan proses
perkembangan kepribadian yang menuntut disiplin spiritual. Konsep ini selaras dengan tujuan
psikologi Islam, yaitu mencapai sa‘adah (kebahagiaan hakiki) melalui penyucian jiwa Zulfatmi,
2020). Nilai tazkiyah al-nafs (penyucian) menekankan pembersihan hati dari sifat tercela
seperti dengki dan sombong (Marzuki & Zulfatmi, 2023), sedangkan taswiyah al-nafs
(penyelarasan) mengacu pada keseimbangan antara potensi jasmani, akal, dan ruhani
(Taswiyah al-Nafs, 2017). Pandangan filosof Muslim seperti Ibn Sina dan al-Ghazali yang
menekankan kekekalan jiwa semakin memperkuat pentingnya pengendalian nafs demi
kebahagiaan dunia dan akhirat (Manawi et al., 2021).

Perbandingan dengan Psikologi Barat

Struktur tiga tahap nafs memiliki kemiripan dengan teori Freud (id-ego-superego).
Ammarah dapat disandingkan dengan id, lawwamah dengan ego, dan mutma’innah dengan
superego (Zulfatmi, 2020). Namun I[slam menambahkan dimensi transendental yang tidak
ditemukan dalam psikologi Barat, yaitu orientasi jiwa kepada Allah sebagai puncak kesehatan
mental (Manawi et al., 2021).

KESIMPULAN

Secara keseluruhan, kajian ini menunjukkan bahwa nafs atau jiwa dalam Al-Qur’an adalah
konsep yang sangat luas dan mendalam. Nafs tidak hanya menunjuk pada “jiwa” dalam arti
psikologis, tetapi mencakup seluruh aspek kemanusiaan: tubuh, pikiran, emosi, moral, dan
spiritual. Al-Qur’an menggambarkan adanya tiga tahap perkembangan jiwa nafs al-ammarah

Juan Andrian Damanik, dKKk. - Universitas Negeri Medan 174



JPKP: Jurnal Pendidikan Kurikulum dan Pembelajaran
E-ISSN: 3090-7608 P-ISSN: 3090-7594
Vol. 1 No. 2 Oktober 2025

(jiwa yang cenderung pada keburukan), nafs al-lawwamah (jiwa yang sadar dan menyesali
kesalahan), serta nafs al-mutma’innah (jiwa yang tenang dan dekat dengan Allah). Perjalanan
jiwa melalui ketiga tahap ini menunjukkan proses penyucian dan pengendalian diri yang
menjadi inti pembinaan akhlak dalam Islam. Konsep ini relevan tidak hanya bagi studi tafsir,
tetapi juga untuk psikologi Islam modern, karena menawarkan kerangka kesehatan mental
yang menekankan keseimbangan antara kebutuhan jasmani, pengendalian dorongan, dan
kesadaran spiritual. Dengan memahami nafs secara komprehensif, umat Islam dapat
menemukan panduan yang jelas dalam membina kepribadian, menjaga kesehatan mental, serta
mencapai kebahagiaan sejati yang tidak hanya bersifat duniawi tetapi juga berorientasi pada
kehidupan akhirat.

DAFTAR PUSTAKA

Izutsu, T. (1964). God and Man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic Weltanschauung. Tokyo:
Keio University.

Manawi, M., dkk. (2021). Psikologi Islam: Penciptaan al-Nafs dan Kekekalannya menurut Ibn
Sina dan al-Ghazali. Al-Basirah: Jurnal [Imiah IImu-Ilmu Keislaman, 11(1), 19-31.

Marzuki, & Zulfatmi. (2023). Nilai spiritual Sufi dalam tazkiyah al-nafs sebagai dasar pendidikan
I[slam. Ijazul Qur’an: Journal of Islamic Education, 3(1), 40-57.

Taswiyah al-Nafs]. (2017). Konsep taswiyah al-nafs dalam pengembangan pribadi. Jurnal Studi
Keislaman, 5(2), 12-20.

Zakaria, M. Y., & Nugroho, K. (2024). Semantic evolution of the word nafs in the Qur’an based on
contextual semantics and the Qur’anic worldview. Journal of Islamic Studies, 12(3), 842-
847.

Zulfatmi. (2020). Al-Nafs dalam Al-Qur’an: Dimensi psikis manusia. Mudarrisuna: Jurnal limu
Pendidikan Islam, 10(2), 40-57

Juan Andrian Damanik, dKKk. - Universitas Negeri Medan 175



