
QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Maslani, dkk. – Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 2384 

Klasifikasi Hadits Tarbawi Tentang Pendidikan Emosi (Kecerdasan Emosional) 
 

Maslani1 Fahren Sepujan Nasution2 Moch Ardia Putra3 Zahra Nur Azizah4 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Bandung, Indonesia1,2,3,4 

Email: maslani@uinsgd.ac.id1 fahrensepujannasution@gmail.com2 

ardiaputra110@gmail.com3 zahranurazizah510@gmail.com4 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan klasifikasi dan analisis terhadap hadits-hadits tarbawi 
(pendidikan) yang berfokus pada pendidikan emosi, atau kecerdasan emosional (Emotional Quotient - 
EQ). Penelitian kualitatif studi literatur ini berupaya mengidentifikasi landasan normatif Islam dalam 
membentuk kecerdasan emosional peserta didik serta metode-metode praktis yang relevan. 
Kecerdasan emosional didefinisikan sebagai kemampuan mengenali, memotivasi, dan mengelola 
perasaan diri sendiri dan orang lain. Dalam kerangka Islam, EQ yang paripurna diidentikkan dengan 
perilaku sabar dan pengendalian diri yang didasari tawakal. Lima indikator EQ modern (kesadaran diri, 
pengendalian diri, motivasi, empati, dan keterampilan sosial) dihubungkan dengan ajaran Nabi 
Muhammad SAW. Hasil analisis syarah hadits menunjukkan bahwa kekuatan sejati (al-syadid) terletak 
pada pengendalian amarah (self-regulation) dengan solusi praktis berbasis sunnah (seperti duduk atau 
berwudu); larangan hasad (dengki) esensial untuk memelihara keterampilan sosial dan ukhuwah; 
keharusan mengelola rasa takut menjadi khashya kepada Allah (self-awareness); serta menyikapi 
kesedihan/kekecewaan dengan sabar dan tawakal sebagai sumber motivasi spiritual. Metode 
pendidikan emosi yang efektif dalam Islam meliputi pembiasaan ibadah rutin, pengajaran Al-Qur'an dan 
zikir (tazakkur/tafakkur), sosialisasi, kisah teladan, dan penggunaan nasyid. Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa Islam menyediakan kerangka kerja holistik untuk menyeimbangkan kecerdasan 
intelektual dan emosional, menjadikannya relevan dan mendesak untuk mengatasi krisis moral, seperti 
kasus perundungan (bullying) di institusi pendidikan. 
Kata Kunci: Hadits Tarbawi; Pendidikan Emosi; Kecerdasan Emosional (EQ); Sabar; Pengendalian Diri 
 

Abstract 
This study aims to classify and analyze the hadiths of tarbawi (education) that focus on emotional 
education, or emotional intelligence (Emotional Quotient - EQ). This qualitative literature study seeks to 
identify the normative Islamic basis in shaping students' emotional intelligence as well as relevant practical 
methods. Emotional intelligence is defined as the ability to recognize, motivate, and manage one's own and 
others' feelings. Within the Islamic framework, complete EQ is identified with patient behavior and self-
control based on trust (taqkul). Five indicators of modern EQ (self-awareness, self-control, motivation, 
empathy, and social skills) are linked to the teachings of the Prophet Muhammad SAW. The results of the 
analysis of the hadith's verses indicate that true power (al-syadid) lies in controlling anger (self-regulation) 
with practical solutions based on the sunnah (such as sitting or performing ablution); the prohibition of 
hasad (envy) is essential for maintaining social skills and brotherhood; the necessity of managing fear to 
become khashya to Allah (self-awareness); and responding to sadness/disappointment with patience and 
trust in God as a source of spiritual motivation. Effective emotional education methods in Islam include 
cultivating regular worship, teaching the Quran and dhikr (remembrance of God), socialization, exemplary 
stories, and the use of nasyid (recitations of the prophetic verses). This study concludes that Islam provides 
a holistic framework for balancing intellectual and emotional intelligence, making it relevant and urgent 
for addressing moral crises, such as bullying in educational institutions. 
Keywords: Hadith Tarbawi; Emotional Education; Emotional Intelligence (EQ); Patience; Self-Control 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License. 
 

 

mailto:maslani@uinsgd.ac.id1
mailto:fahrensepujannasution@gmail.com2
mailto:ardiaputra110@gmail.com3
mailto:zahranurazizah510@gmail.com4
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Maslani, dkk. – Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 2385 

PENDAHULUAN 
Pendidikan Islam mengemban misi integral yang mencakup pengembangan aspek 

kognitif (aql), spiritual (ruh), dan emosional (qalb). Manusia, sebagai khalifah fil ardhi, dibekali 
emosi yang menjadi pendorong utama bagi sikap dan interaksi sosialnya. Studi psikologi 
perkembangan menunjukkan bahwa emosi pada masa kanak-kanak cenderung labil dan 
dominan (Zakiah Darajat, 1993). Jika emosi tidak diarahkan dengan benar, dapat memicu 
perilaku destruktif, agresif, dan anti-sosial. Fenomena yang terjadi di lingkungan pendidikan 
kontemporer menunjukkan krisis manajemen emosi, terbukti dari maraknya kasus kekerasan 
dan perundungan (bullying) yang melibatkan pelajar. Kasus-kasus ini, seperti yang 
diungkapkan oleh KPAI (Komisi Perlindungan Anak Indonesia), mengindikasikan bahwa dunia 
pendidikan Indonesia berada dalam darurat kekerasan (Ronggo Astungkoro, 2023). Hal ini 
menunjukkan kegagalan mendasar dalam penanaman Kecerdasan Emosional (EQ) yang 
berbasis nilai-nilai agama. Kecerdasan emosional, yang didefinisikan sebagai kemampuan 
mengenali, memotivasi, dan mengelola perasaan diri sendiri dan orang lain (Goleman, 1994), 
memiliki landasan kuat dalam Islam. Sumber ajaran Islam, khususnya Hadits Tarbawi (hadits-
hadits pendidikan), menyediakan bimbingan operasional yang detail mengenai cara mengelola 
dan menyalurkan emosi. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan melakukan analisis Maudhu'i 
(tematik) terhadap hadits-hadits tersebut untuk menemukan kerangka kerja pendidikan emosi 
yang holistik dan aplikatif. 
 
Kajian Literatur dan Landasan Teori 
Perspektif Kontemporer Kecerdasan Emosional (EQ) 

EQ merupakan kontribusi penting dalam ilmu psikologi yang menyoroti peran emosi 
dalam kesuksesan hidup, melampaui kecerdasan intelektual (IQ). Cooper dan Sawaf (2002) 
menekankan bahwa EQ berfungsi sebagai sumber energi, informasi, dan pengaruh dalam 
kepemimpinan dan organisasi. 
 
Komponen Inti EQ (Daniel Goleman): 
1. Kesadaran Diri (Self-Awareness): Inti dari EQ. Melibatkan pengakuan dan pemahaman yang 

akurat terhadap emosi, mood, dan dorongan diri. 
2. Pengendalian Diri (Self-Regulation): Kemampuan mengelola emosi dan impuls yang 

mengganggu, termasuk ketidakmampuan menunda kepuasan. 
3. Motivasi (Motivation): Kemampuan menggunakan emosi untuk mencapai tujuan, dengan 

fokus pada drive internal daripada imbalan eksternal. 
4. Empati (Empathy): Kemampuan memahami kerangka emosional orang lain, yang 

merupakan fondasi altruisme. 
5. Keterampilan Sosial (Social Skill): Kemampuan mengelola hubungan, membangun jaringan, 

memimpin, dan berkomunikasi secara efektif. 
 
Konsep Emosi dalam Falsafah Islam 

Dalam filsafat Islam, pusat emosi terletak pada Al-Qalb (hati), yang merupakan tempat 
iman, niat, dan akhlak. Berbeda dengan pandangan Barat yang seringkali mendefinisikan emosi 
sebagai drive psikologis murni, Islam memandang emosi terkait erat dengan aspek spiritual 
(Ruh) dan intelektual (Aql). Imam Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin menjelaskan bahwa Qalb 
harus dijaga dari penyakit-penyakit hati (seperti hasad, ghadab, ujub) karena dapat merusak 
Iman. Pengendalian emosi yang berlebihan disebut sabar dan tawakal, yang merupakan 
manifestasi dari kecerdasan emosional tertinggi. Sabar di sini bukan kepasifan, melainkan 
tindakan aktif menahan diri dari apa yang dilarang (sabar ‘anil ma’ashi), ketekunan dalam 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Maslani, dkk. – Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 2386 

ketaatan (sabar ‘alath thaa’at), dan ketabahan dalam menghadapi cobaan (sabar ‘alal 
mushibah). 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan Metode Kualitatif-Deskriptif melalui Studi Literatur (Library 
Research). Sumber data utama adalah primer (hadits-hadits dari Kutubut Tis’ah dan kitab-kitab 
syarah) dan sekunder (literatur akademik, jurnal, dan buku terkait EQ dan pendidikan Islam). 
Teknik Analisis Data: Penelitian ini menerapkan Metode Analisis Hadits Maudhu’i (Tematik), 
dengan langkah-langkah: 
1. Penetapan Topik: Memfokuskan pada topik Pendidikan Emosi dan Kecerdasan Emosional. 
2. Pengumpulan Hadits: Mengumpulkan seluruh hadits yang berhubungan dengan emosi 

(amarah, dengki, takut, sedih) secara eksplisit maupun implisit. 
3. Verifikasi dan Klarifikasi Sanad-Matan: Memastikan keautentikan hadits (menggunakan 

hadits shahih atau hasan). 
4. Syarah dan Analisis Kontekstual: Melakukan interpretasi (syarah) terhadap hadits, 

menghubungkannya dengan konteks Tarbawi dan teori EQ modern (Goleman). 
5. Sintesis Implementasi: Merumuskan implikasi metodologisnya bagi kurikulum pendidikan 

Islam. 
 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
Klasifikasi Hadits terhadap Komponen Kecerdasan Emosional 
Pengendalian Amarah (Self-Regulation) 

Amrah (ghadab) adalah emosi paling destruktif. Rasulullah SAW menawarkan solusi 
manajemen amarah yang komprehensif, dimulai dari Hadits yang mendefinisikan kekuatan: 
Hadits: 

 
{ رَعَةََِالشَدِيْد ََليَْسََ الغَضَبََِعِنْدَََنفَْسَه ََيمَْلِكَ َالَّذِيََْالشَّدِيْد ََإنَِّمَاَبِالصُّ } \quad (\text{ عليهَمتفق } 
 
Artinya: “Orang yang kuat bukanlah yang mampu mengalahkan orang lain dalam pertarungan, 
tetapi orang yang kuat adalah orang yang mampu mengendalikan dirinya ketika marah.” (HR. 
Sahih al-Bukhari). 
 

Syarah dan Implikasi EQ: Hadits ini menempatkan Pengendalian Diri (Self-Regulation) 
sebagai puncak dari kekuatan hakiki (al-syadid). Kekuatan fisik dianggap minor dibandingkan 
kemampuan mengendalikan nafs (diri) saat amarah memuncak. Nabi SAW memberikan 
instruksi teknis (syarah al-hadits) untuk meredakan amarah: (1) Mengubah Posisi: Jika berdiri, 
segera duduk; jika duduk, segera berbaring (HR. Abu Dawud). (2) Mengambil Wudhu: Amarah 
berasal dari setan yang diciptakan dari api, dan api dipadamkan oleh air (HR. Abu Dawud). (3) 
Berdoa/Berta'awudz: Memohon perlindungan dari setan. Implikasi dalam pendidikan emosi 
adalah melatih peserta didik menerapkan teknik time-out dan self-calming berbasis sunnah 
sebelum mengambil tindakan atau ucapan. 
 
Larangan Dengki (Hasad) (Social Skill dan Empathy) 

Dengki (hasad) adalah emosi interpersonal yang destruktif, yang didefinisikan sebagai 
harapan agar nikmat orang lain hilang. Hadits: 

 
{ واَوَلَََتبََاغَض واََوَلَََتنََاجَش واَوَلَََتحََاسَد واَلََ ََبيَْعََِعَلَىَبعَْض ك مَََْيبَِعََْوَلَََتدَاَبَر  إِخْوَانًاَاَّللَََِّعِبَادَََوَك ون واَبعَْض  ...} 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Maslani, dkk. – Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 2387 

Artinya: “Janganlah kalian saling mendengki, janganlah saling tanajusi... janganlah saling benci, 
janganlah saling membelakangi... Jadilah hamba Allah yang bersaudara...” (HR. Muslim No. 
2564). 
 

Syarah dan Implikasi EQ: Larangan hasad merupakan inti dari pengembangan Empati dan 
Keterampilan Sosial. Hasad merusak fondasi ukhuwah, menghilangkan rasa mahabbah (cinta 
kasih) dan memicu tabaghud (kebencian). Dalam konteks pendidikan, hasad adalah pemicu 
perundungan dan persaingan tidak sehat. Syarah hadits ini mendorong Empati dengan 
menyamakan perasaan terhadap orang lain seperti terhadap diri sendiri ("...cintailah untuk 
saudaramu apa yang kamu cintai untuk dirimu sendiri," HR. Bukhari-Muslim). 
 
Pengelolaan Rasa Takut (Khauf) (Self-Awareness) 

Rasa takut (khauf) yang tidak terkendali dapat menyebabkan kepanikan dan mengganggu 
self-awareness. Islam mengajarkan untuk memfokuskan rasa takut hanya kepada Allah 
(khashya). Hadits: 

 
{ اللهَسبيلَفيَتحرسَباتتَوعينَالله,َخشيةَمنَبكتَعينَالنار:َتمسهماَلَعينان } 
 
Artinya: “Dua Mata yang tidak akan disentuh oleh api neraka adalah mata yang menangis 
karena takut kepada Allah dan mata yang berjaga dalam perang sabilillah.” (HR. At Tirmidzi). 

 
Syarah dan Implikasi EQ: Hadits ini mengarahkan Kesadaran Diri spiritual. Rasa takut 

diubah menjadi motivasi ketaatan (khashya). Syarah menunjukkan bahwa ketakutan kepada 
Allah adalah ketakutan yang produktif (khauf al-mahmud), yang mendorong amal shalih dan 
menghindari maksiat, bukan ketakutan yang menyebabkan inersia atau kepanikan. Pendidikan 
emosi di sini adalah melatih peserta didik membedakan antara kecemasan yang wajar dengan 
rasa takut yang melumpuhkan, serta menyandarkan kekuatan hanya pada Allah. 
 
Menyikapi Kesedihan dan Kekecewaan (Motivation dan Sabar) 

Kesedihan adalah ujian yang harus disikapi dengan penerimaan dan kesabaran. Hadits: 
 

{ سْلِمَ َمِنََْمَا ،َمِنََْأذَىًَي صِيب ه ََم  ََسِوَاه ََفمََاَمَرَض  طََُّكَمَاَئاَتِهِ،َسَيََِبِهََِا للهَحَطَََّإلَِّ وَرَقهََاَالشَّجَرَة ََتحَ  } 
 
Artinya: “Tidaklah seorang mukmin mengalami kepenatan, kesakitan, kesedihan, atau bahkan 
rasa gugup yang hanya menimpa dirinya, kecuali Allah akan menghapuskan dosa-dosanya 
dengannya.” (Sahih al-Bukhari). 
 

Syarah dan Implikasi EQ: Hadits ini memberikan perspektif Motivasi yang positif 
terhadap penderitaan. Kesedihan diubah dari pengalaman negatif menjadi sarana pembersihan 
dosa (kaffarah). Syarah menekankan pentingnya Sabar dan Tawakal (pasrah diri kepada 
kehendak Allah), yang mencegah seseorang jatuh ke dalam depresi atau keputusasaan. 
Kesabaran menjadi meta-skill yang menopang seluruh aspek EQ di tengah kesulitan. 
 
Metode Implementasi Pendidikan Emosi dalam Kurikulum Islam 

Implementasi EQ dalam pendidikan Islam harus bersifat holistik dan mencakup seluruh 
lingkungan belajar. 
 
 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Maslani, dkk. – Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 2388 

1. Integrasi Ibadah Rutin (Puasa dan Shalat). Implikasi EQ: Ibadah rutin merupakan pelatihan 
Self-Regulation yang paling intensif. Puasa melatih pengendalian nafsu dan menahan 
amarah, yang secara langsung meningkatkan EQ (Luluk Khozinatin, 2017). Shalat melatih 
fokus, ketenangan, dan mindfulness, yang merupakan prasyarat Self-Awareness. 

2. Pembiasaan Zikir (Tazakkur dan Tafakkur). Implikasi EQ: Zikir (tazakkur) adalah amalan 
yang mendatangkan ketenangan hati (sakinah): "Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah 
hati menjadi tenteram" (QS. Ar-Ra'd: 28). Praktik ini menyeimbangkan ruh dengan aql, 
melahirkan individu Ulul Albab. Hal ini memperkuat Motivasi internal (motivasi ketaatan) 
yang lebih stabil daripada motivasi eksternal. 

3. Pengajaran Al-Qur'an (Asy-Syifa). Implikasi EQ: Membaca dan mempelajari Al-Qur'an 
berfungsi sebagai Assyifa (obat) bagi penyakit fisik dan mental. Studi menunjukkan bahwa 
interaksi dengan Al-Qur'an dapat mengurangi stres dan kecemasan, sehingga mendukung 
Self-Awareness dan kejernihan pikiran dalam pembelajaran (Muhammad Abdurrasyid Ridlo 
et al., 2022). 

4. Sosialisasi dan Ukhuwah. Implikasi EQ: Sekolah dan majelis ilmu harus menjadi ruang sosial 
yang melatih Keterampilan Sosial dan Empati. Kegiatan kolektif seperti halaqah dan 
mujahadah bersama menumbuhkan sakinah dan rahmat, sekaligus mengajarkan kerja sama 
dan resolusi konflik secara damai, selaras dengan larangan tabaghud. 

5. Kisah Teladan (Role Modelling) dan Nasyid. Implikasi EQ: Kisah Nabi dan Sahabat (Mulyanto, 
2004) adalah metode Empati yang kuat, membuat peserta didik dapat merasakan dan 
meniru sifat mulia. Sementara itu, Nasyid berfungsi sebagai pesan dakwah yang menyentuh 
ruhiyah (Eri Satria Bin Sanusi, 2017), memfasilitasi penerimaan emosi dan ketenangan. 

 
KESIMPULAN 

Kecerdasan Emosional (EQ) dalam Islam diidentikkan dengan perilaku sabar dan 
merupakan prasyarat untuk membentuk insan kamil. Hadits Tarbawi memberikan kerangka 
kerja yang solid dan operasional untuk setiap komponen EQ modern: Pengendalian Amarah 
(Self-Regulation), Larangan Hasad (Social Skill/Empati), Pengelolaan Rasa Takut (Self-
Awareness), dan Sabar dalam Kesedihan (Motivation). Implementasi pendidikan emosi melalui 
metode Islam (ibadah rutin, zikir, Al-Qur'an, sosialisasi, dan kisah teladan) sangat penting 
untuk membentuk peserta didik yang seimbang secara spiritual dan emosional. Penguatan EQ 
ini adalah solusi mendesak untuk mengatasi krisis moral, termasuk fenomena perundungan 
(bullying) di institusi pendidikan. pengukuran EQ yang terintegrasi dengan nilai-nilai 
keislaman. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Amaryllia Puspasari. (2009). Emotional Intelligent Parenting. Jakarta: PT Alex Media 

Komputindo. 
Cooper, Robert K & Sawaf, A. (2002). Executive EQ: Kecerdasan Emosional dalam 

Kepemimpinan dan Organisasi. Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama. 
Darajat, Z. (1993). Peranan Agama dalam Kesehatan Mental. Jakarta: CV Haji Msagung. 
Eri Satria Bin Sanusi, & Mohamed, R. (2017). Analisis Terhadap Peranan Nasyid dalam Dakwah. 

Jurnal Ilmiah Islam Futura, 16(2), 238. 
Goleman Daniel. (1994). Emotional Intelligence. Jakarta: Gramedia Utama. 
Khozinatin Luluk. (2017). Keutamaan Puasa Sunnah dalam Prespektif Hadis (Kajian Tematik). 

Jakarta: FK Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah. 
Kistoro, H. C. A. (2014). Kecerdasan Emosional Dalam Pendidikan Islam. Tesis. Pendidikan 

Agama Islam. 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Maslani, dkk. – Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 2389 

Muhammad Abdurrasyid Ridlo, Susanti Vera, & Ismail, E. (2022). Studi Tematik Hadis tentang 
Keutamaan Membaca Al-Quran. Gunung Djati Conference Series, 8, 98. 

Mulyanto. (2004). Kisah-Kisah Teladan untuk Keluarga. Jakarta: Gema Insani Press. 
Rasyid, M. Ainur. (2017). Hadits-hadits Tarbawi. Yogyakarta: Diva Press. 
Ronggo Astungkoro. (2023). KPAI: Dunia Pendidikan Indonesia Darurat Kekerasan. 

Republika.co.id. [Diakses 12 Oktober 2023]. 
Saifudin Zuhri. (2019). Tarbiyah Ruhiyah (Pendidikan Ruhani) Bagi Anak Didik dalam 

Perspektif Pemikiran Pendidikan Islam. Jurnal Kajian Kritis Pendidikan Islam dan 
Manajemen Pendidikan Dasar, 2(1), 43. 

Tarmizi. (2016). Pendidikan Rohani dalam Al-Quran. Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman, 2(2), 
133. 

Ulwan, N. (2005). Pendidikan Anak dalam Islam. (I. Al ‘Utaibi, Tahqiq). 


